
 

1 

 
 ةــــــمهورية الجزائرية الديمقراطية الشعبيـــــــــالج                

 ميـــــــــــعـليم العالي والبحث العــــلــــــــــــوزارة الت                 
 -ةـــــــالمــــدي -جامــــعة يحي فـــــارس                       

 ــــــــاتـــــــــــــــــــــة الآداب واللغــــــــــــــــــــــــــليــــــــــــــك                    
 يم اللغـــة والأدب العربــــــــــســــــــــــــــق                                                

                     
 دروس عن بعد :

 
 
 
 

 وجهة لطلبة السنة الأولى ماستـــــــرم
 رـــأدب حديث و معاص تخصص:
 الأستاذ :بن علي بن زعتر من إعداد

 رتبة محاضـــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــر)ب(

 
 الأستاذ: بن زعتر بن علي

 جامعة يحي فارس/المدية
 
 
 

 ه1442/1443م/2024/2025السنة الجامعية:

  

 

 

 



 

2 

 
                                         قسم اللغة العربية وآدابها

                  طلبة السنة أولى ماستر أدب حديث و معاصر                    العينة المستهدفة بالمقياس:  
 ت النقد المغاربي أعلامه ومنجزامقياس                   تخصّص: أدب حديث ومعاصر

 02المعامل:                                     03الرصيد:  
 أسبوعا  14المدّة الزمنيّة: 

 الخريطة الذهنية للمقياس 

 
 



 

3 

 
 السداسي الثاني

 اسم المادة النقد المغاربي المعاصر 
 محتوى المادة:
 النقد المغاربي

 مصطلحاتهمفهومه و  
 منجزاته في كل قطر أعلامه و 

 تقاطعاته مع النقد الغربي 
 تقاطعاته مع النقد العربي

 اتجاهاته النقدية
 مرتكزاته النظرية 

 التنظير الغربيعلاقاته بالتنظير العربي و 
 علاقاته بتطور الإنتاج الروائي المغاربي

 تحولات اللغة الروائية
 شعرية التعدد اللغوي

 موضوعات الرواية
 

 عن المطبوعة
ي يدرسها طلبة السنة الت المغاربي المعاصرتحتوي هذه المطبوعة دروسا مختصرة في مادة النقد     

ضمن برنامج السداسي الثاني وهي متماشية مع مفردات  حديث ومعاصرالأولى ماستر تخصص أدب 
وأهم المدارس أو الاتجاهات التي  المغاربيالمقرر الدراسي للمادة متضمنة لمحة عن تطور النقد 

 ميزت سيروته الفكرية ، بالاضافة إلى أهم أعلامه.
المغاربي المعاصر  ه المطبوعة في تبسيط الرؤية وتوضيحها حول مادة النقد نتمنى أن تفيد هذ   
 زال في حاجة ماسة للمزيد من البحوث والدراسات والمؤلفات حوله.يي ما الذ

 
 
 
 



 

4 

 
 

 مقدمة
وا المفاهيم يتجلى النقد المغاربي المعاصر في معالم الكتابة النقدية لدى النقاد الذين اجتهدوا في دراسات النقد الغربي ونقل

والمصطلحات النقدية. إما من خلال الترجمة أو التعريب ثم انتقلوا إلى التطبيق المنهجي سالكين آليات الإجرائية في مقاربتها 
 للخطاب الإبداعي شعرا أو نثرا.

ماو مغاربيا على وجه كما أسهم النقد المغاربي في البناء المعرفي منذ سبعينيات القرن العشرين وشكل حدثا ثقافيا ومعرفيا عمو 
الخصوص. كما مثلت الحركة النقدية المغاربية حلقة ربط بين مختلف المذاهب الفلسفية والمناهج النقدية الغربية بالوعي 
العربي,كما وجب أن ننوه بظاهرة التأثر و الاستلاب لنظريات النقد الغربي لدى بعض أعلام  النقد المغاربي ,نذكر على سبيل 

 أركون الذي يرحب بالحداثة الغربية ويرى القارئ في مؤلفاته تأثره الشديد بالحداثة.المثال محمد 
يت بمصطلح ما بعد الحداثة حيث صرح عبد العزيز حمودة "بمحاكمة تيار الحداثة العربية الذي اعتمد  كما ظهرت حقبة سُم

نصوص الإبداعية الواضحة نصوصا غامضة بما العربي بتعسف يجعل هذه ال الأدبنقد وترجمة النظريات الغربية وطبقها على 
لا يستطيع القارئ الفاهم و  متشابكةيحملها من أسهم ودوائر ومثلثات وتقاطعات ومعادلات يبدو النص معها وكأنه غابة 

حّدْثين الذين تخلوا عن كون النق
م

د وسيطا المتخصص السير فيها مما ألغى الدور الهام للنقد لصالح نرجسية و أهواء النقاد الم
 والقارئ ليصبح في رأيهم علما قائما بذاته. الأدبيإبداعيا توضيحيا بين النص 

تعددت المناهج النقدية التي تبناها النقاد المغاربة من البنيوية,السيمائية,التفكيكية فظهرت في مؤلفاتهم سُات المناهج الغربية من 
 .حيث المصطلحات و الإجراءات التحليلية للنصوص 

 . 2021/2022للموسم الدراسي هذه الدروس عن بعد  للطلبة الماستر أدب حديث ومعاصر تقدمت 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 

5 

 
 

 مدخل إلى النقد الأدبي المغاربي/مقاربة في المفاهيم: المحاضرة الأولى:
 تمهيد:

و أن يكون كشفا للعيوب مازالت سُعة النقد في وطننا العربي سيئة،نظرا للمفاهيم الخاطئة المقترنة به، من كونه لا يعد 
و النواقص، و تسليط الضوء على الجوانب السلبية في النص الأدبي،بل و ما زلنا إلى اليوم لا نستطيع الفصل بين النقد الموجه 

و كأن العملية لا تعدو   (1) للنص الأدبي و بين صاحب النص،لذلك نجد أي انتقاد لنص يظن أنه موجه لصاحبه شخصيا.
 رأي شخصي دافعه هوى النفس و رغباتها.أن تكون مجرد 

و لو أمعنا النظر في طبيعة هذا النشاط النقدي لوجدناها مركبة من مجموعة من الثقافات و العلوم )علم النفس،علم  
اللغة،علم الاجتماع، و الفلسفة و الجمال...( تصقلها دقة في الحس و رهافة في الذوق و عمق في الرؤية.فالناقد مثقف 

يمتلك مرونة فكرية تنأى به عن القوالب الجامدة و تجعله أكثر انفتاحا على الثقافات و أكثر قبولا للرأي المعارض و حقيقي 
 (2) الذوق المختلف.

والنقد على إطلاق معناه من أهم ما تقوم عليه الحياة،وترتقي به الحضارات، وترتكز عليه الأمم في تطورها،و تبني به  
و تقيمها على أسس سليمة،وتفاخر بها العالم،ذلك أننا بالنقد نعرف الصحيح من الخطأ،والجيد من ،تةالشعوب قواعدها الثاب

ميدانه الذي يعمل فيه، وأدب أي أمة هو المأثور من بليغ شعرها   . والأدب موضوع النقد و(3)الرديء  والحسن من السيئ
 . (4)لكمال و منه ما يقصر دون ذلكإبداع،ومنه ما يسمو صعدا إلى ا ونثرها،و الأدب عملية خلق و

و لا يكون النقد الأدبي مرافقا للعمل الأدبي و ناشئا معه،و لكنه يأتي بعد ظهور العمل الأدبي.وإذا كان الأدب بطبيعته      
ه محافظ ينزع إلى الحرية المطلقة و التجديد،  واكتشاف آفاق جديدة يحلق فيها و يعبر عنها،فإن النقد على العكس من ذلك إن

مقيد، يقف عند حدود دراسة الأعمال الأدبية بقصد الكشف عما فيها من مواطن القوة  والضعف، والحسن و القبح،و 
 (5). تذوق مناحيها الجمالية إصدار الأحكام عليها و

د شبكة من إذا تصفحنا المعاجم والقواميس اللغوية للبحث عن مدلول المنهج فإننا نج:مـــفهــــوم المنهــــج النقدي
 الدلالات اللغوية التي تحيل على الخطة والطريقة والهدف والسير الواضح والصراط المستقيم. ويعني هذا أن المنهج عبارة عن 

خطة واضحة المدخلات والمخرجات، وهو أيضا عبارة عن خطة واضحة الخطوات والمراقي تنطلق من البداية نحو النهاية. ويعني 
  هذا أن المنهج ينطلق

من مجموعة من الفرضيات والأهداف والغايات ويمر عبر سيرورة من الخطوات العملية والإجرائية قصد الوصول إلى نتائج 
 .ملموسة ومحددة بدقة مضبوطة

                                                           
 .09،ص:1997ينظر:ماجدة حمود،علاقة النقد بالإبداع الأدبي،منشورات وزارة الثقافة،سوريا:دط، -(1)
 .10ينظر المرجع نفسه،ص: -(2)
 .83،ص:1994، 1هاشم صالح مناع:بدايات في النقد الأدبي،دار الفكر العربي،بيروت،ط -(3)
 .263،ص:1972، 2النهضة العربية،بيروت،ط عبد العزيز عتيق:في النقد الأدبي، دار -(4)
 .263المرجع نفسه، ص: -(5)



 

6 

ويقصد بالمنهج النقدي في مجال الأدب تلك الطريقة التي يتبعها الناقد في قراءة العمل الإبداعي والفني قصد استكناه    
 وبنياته الجمالية والشكلية. ويعتمد المنهج النقدي على التصور النظري والتحليل النصي التطبيقي. ويعني هذا أن الناقددلالاته 

 
 

يحدد مجموعة من النظريات النقدية والأدبية ومنطلقاتها الفلسفية والإبستمولوجية  ويختزلها في فرضيات ومعطيات أو مسلمات، 
من تلك التصورات النظرية عن طريق التحليل النصي والتطبيق الإجرائي ليستخلص مجموعة من ثم ينتقل بعد ذلك إلى التأكد 

 .النتائج والخلاصات التركيبية
يبدأ النقد وظيفته بعد الفراغ من إنشاء الأدب،فالنقد يفرض أن الأدب قد وجد فعلا ثم يتقدم علاقة الأدب بالنقد:

عليه بهذه الملكة التي تكون لملاحظاتها قيمة و أثر في النص و القارئ و  لفهمه و تفسيره و تحليله و تقديره،و الحكم
 6 )المبدع.

 النقد بين العلم و الفن:
اشتد الخلاف بين النقاد حول طبيعة النقد الأدبي و تصنيفه بين العلم  أوالفن،فمنهم من رأى أن النقد مسألة ذاتية  

اء من انفعالات، وما تؤثر في أذواقهم من آثار مقبولة أو منكرة،و هذه خالصة تعتمد على ما تبعثه النصوص في نفوس القر 
النفوس و الأذواق مختلفة باختلاف الأفراد،على أن هذه الأذواق تستحيل مع الأيام  وسعة الثقافة،و استحالة الحياة الطبيعية 

قاد،ثم تغيرها بتغير الأحوال،و ليس هذا والاجتماعية، فتصبح أحكامها معرضة للتناقض،و معنى ذلك تعدد الأحكام بتعدد الن
و لذلك وجب أن يوضع للنقد قواعد ومقاييس علمية تستعين بجملة من العلوم المختلفة و تضع لنفسها  (7) من طبيعة العلم.

نقدية مناهج تسترشد بها في دراسة العمل الفني دراسة موضوعية بعيدا عن الذاتية و الأهواء الشخصية.على أن هذه القواعد ال
التي يسترشد بها النقاد حين ينهضون بوظيفتهم لا يمكن مطلقا أن تخلق الناقد البارع ما لم يكن من طبعه أساس خلقي و طبع 

  (8) و عبقرية موهوبة.
لقد بذلت جهود و محاولات لجعل النقد الأدبي علما كسائر العلوم الطبيعية،مهمته تشريح النقد بين الذاتية و الموضوعية:

عبر قوانين عامة مستمدة من العلوم في أغلب الأحيان و منذ القديم وجدت قواعد لضبط القول الأدبي و تصنيف  النص
أنواعه،سيما في الشعر.

                                                           
 .116ينظر أحمد الشايب:أصول النقد الأدبي،ص: -(6)
 .124ينظر أحمد الشايب:أصول النقد الأدبي، ص: -(7)
 .166ينظر المرجع نفسه،ص: -(8)



 

7 

و لقد تبين لنا حتى الآن أن النقد لا يمكن أن يكون من العلوم التجريبية كالطبيعة  والكيمياء و لا من العلوم الرياضية   (1
والجبر، لعل الحائل الرئيس ودون ذلك أن هذه العلوم موضوعية تتناول الأشياء و المقادير كما هي في دقة  كالحساب والهندسة  

براءة من سلطان الأمزجة و العواطف،و لكن النقد فيه جانب موضوعي عام يتصل بالمسائل النحوية و البيانية و بمقدار من 
 الذوق العام،و فيه جانب ذاتي يعتمد حتما 

ق الخاص ..لذلك خرج النقد الأدبي من دائرة العلوم الخالصة،ثم حاول أن يكون فنا خالصا فما استطاع،إذ على الذو 
لهذا لا نستطيع أن نعد الكتابة النقدية كتابة لها علميتها و حياديتها،فالجانب الذاتي فيها أمر (2) الفن يمثل الذاتية الخالصة.

جاذبية،خاصة إذا استطاع الناقد إقامة توازن بين انفعالاته و وجدانه و بين  طبيعي،يستطيع أن يهب النص النقدي حيوية و
معارفه و الأسس النظرية التي ينطلق فيها العمل الفني،فلا يسقط ذاته على النص الأدبي ليمنع استقلاليته  وقراءته من 

 (3) الداخل،فنقرأ أعماق الناقد و رؤاه أكثر مما نقرأ أعماق النص و رؤى الكاتب.

 وظيفة النقد:
 يمكن تلخيص أهمية النقد و وظيفته و غايته في النقاط الآتية: 

  (4)*دراسة العمل الأدبي و تمثله و تفسيره و شرحه،و استظهار خصائصه الشعورية  والتعبيرية،و تقويمه فنيا و موضوعيا.
الأدبي في لغته و في العالم الأدبي كله.و  *تعيين مكان العمل الأدبي في خط سير الأدب،و تحديد مدى ما أضافه في التراث

 (5) معرفة مدى جدته من عدمها.
*تحديد مدى تأثر العمل الأدبي بالمحيط ومدى تأثيره فيه،هذا من الناحية التاريخية،أما من الناحية الفنية،فإنه من المهم معرفة 

ثار الأدبية و يبين الأصول اللازمة لفهمها،و الوجوه يفسر النقد الآ (6) ماذا أخذ هذا العمل الأدبي  ومدى استجابته للبيئة.
التي تفهم عليها و هو بذلك ييسر قراءتها على الناس و يصل بينهم و بين الشعراء و الكتاب الذين ربما لا يعرفون لولا النقاد 

  (7) و لهذا تتمكن منزلتهم في النفوس،و يشتركون في بناء الحياة الاجتماعية،مؤثرين و متأثرين.

* لا يقف النقد الأدبي الخلاق عند بيان المساوئ و المحاسن،و إنما يتعدى ذلك إلى اقتراح ما ينهض بالأدب و يوسع من آفاقه 
 8) إلى فنون جديدة و أساليب ممتعة...  ولقد كانت التيارات النقدية سببا في تأليف الكتب و الفصل في الخصومات.

 :لنقد الغربي المحاضرة الثانية  النقد العربي و ا
مرّت عملية النقد الأدبي بمراحلَ اختلفت باختلاف العصور المتلاحقة وطبيعة أهلها الفكرية من جهة، وباختلاف النتاج الأدبي 
الذي قدمه أدباء كل عصر من عصور الأدب، ففي العصر الجاهلي بدا نقد الأدب انطباعيًّا عفويًّا يخضع للذوق العام 
                                                           

 .11ينظر ماجدة حمود:علاقة النقد بالإبداع الأدبي،ص: -(1)
 .176يب:أصول النقد الأدبي،ص:أحمد الشا -(2)
 .14ماجدة حمود:علاقة النقد بالإبداع الأدبي،ص: -(3)
 21،دط،دت،ص:1977حسن جاد:دراسات في النقد الأدبي،-(4)
 .12ينظر سيد قطب:النقد الأدبي أصوله و مناهجه،دار الشروق،دط،ص: -(5)
 .113المرجع نفسه،ص: -(6)
 .171:أحمد الشايب :أصول النقد الأدبي،ص -(7)
 .171ينظر المرجع نفسه ،ص: -(8)



 

8 

الشاعر يقف على منصته في إحدى الأسواق الثقافية كسوق عكاظ وذي المجنة وذي المجاز، كان الناس  للمتلقّي، فعندما كان
عامةً يتجمهرون حوله يصغون لإلقائه ويمبدون ما لديهم من انتقادات لا تتجاوز حدود الكلمة من النص هنا أو هناك، أو 

ولم يكنِ النّقد ليختلف عن هذا الحال  1نقدي أو تفسيره.انتقادات تظهر ذوق السامع وحسب، دونما حاجة لتعليل الحكم ال
في العصرين: صدر الإسلام وكذلك العصر الأموي، إلّا أنه في العصر العباسي ومع ظهور المصنفات العلمية واللغوية بدا النقد 

والأدب، ولكنَّ النقد ينحى منحى علميًّا؛ فظهرت الاصطلاحات النقدية وكتب النقد لمفكرين ولغويين متخصصين في النقد 
في هذا العصر كان لا يزال نقدًا جزئيًّا يبحث في الكلمة أو العبارة ولا ينظر إلى النص الأدبي كقطعة فنية متكاملة. لقراءة المزيد 

 عن النقد قديماً، ننصحك بالاطّلاع على هذا المقال: تاريخ النقد الأدبي عند العرب. 
 اختلف النقد الحديث عن القديم؟  تعريف النقد الأدبي الحديث بماذا

لا يبتعِد تعريف النقد الأدبي الحديث كثيراً عن ممعطاه المعجميّ واللّغوي، فالفكرة الأساسية من النقد تبقى واحدة ألا وهي: 
ى أساس تحليل النصوص وتمييز جيدها من رديئها وإبراز محاسنها وعيوبها، وهذا ما سار عليه النقد القديم وفاضل الشعراء عل

منه، وتابعه المحدثون من بعدهم، غير أنّ النقد الأدبي الحديث قد أخذ يتجه نحو المنهجية العلمية فأصبح علمًا قائمًا بذاته 
مستقلًا في اصطلاحاته وتصنيفاته العلمية عن سائر العلوم التي تسعى لتفسير الأدب وشرحه وتتبّع ترجمة أصحابه. فالنقد 

و تعبير عن موقف كلي متكامل في النظرة إلى الفنون عامة أو إلى الشعر خاصة ويقصد به القدرة على الأدبي الحديث إذًا، ه
التمييز والقدرة على التفسير والتعليل والتحليل والتقييم، وهي خطوات لا تغني إحداها عن الأخرى وهي متدرّجة على هذا 

 ية أو عامة مؤيدًا بقوة ملكة الإبداع بعد ملكة التمييز. النسق كي يتخذ الموقف نهجًا واضحًا مؤصلًا على قواعد جزئ
 2تأثر النقاد العرب بالنقد الغربي الحديث المحاضرة الثالثة  

تأثر النقاد العرب بالنقد الغربي الحديث تأثرّ العرب بالنقد الأدبي السائد لدى الغرب في العصر الحديث، وما عاصره أهله من 
واختلاط الأجناس وتبادل الثقافات، فانتهجوا مناهجه التي بدت مختلفة كلية عن العملية النقدية انفتاح على الشعوب الأخرى 

التي كانت سائدة في العصور السابقة لدى العرب، فقد أصبحت له قواعد وأصول منهجية تقصر هذا العلم على الدارس 
النقدية كما بيّ نَها تعريف النقد الأدبي الحديث.  المتخصص في علوم الأدب صاحب النظر الثاقب والاطلاع الواسع والموهبة

صطلحات النقديةّ المستخدَمة لدى الغرب، فقاموا بتعريبها أو ترجمتها أو الإبقاء عليها كما هي، 
م

واستقى العرب كثيراً من الم
كاللغة والأفكار   وأخذ النقاد ينظرون في النصوص الأدبية نظرة كلية تشمل العمل الأدبي بكل ما فيه من عناصر أساسية

والعاطفة والصورة الفنية، وعملوا على الكشف عن مزايا العمل الأدبي الدفينة وتفسير الانفعالات التي مر بها الأديب إثر 
إنتاجه لعمله الأدبي بوصفها العامل الأساسي لتكوينه، كما اختلفت النظرات النقدية وتعددت فظهرالعديد من المناهج النقدية 

تي تأثر بها الأدب والأدباء على حد سواء. أبرز المدارس النقدية الحديثة ما هو الفَيصل بين المدرستَ يْن البنيويةّ المختلفة ال
والتفكيكيّة؟ تعدّدت الآراء النقدية الحديثة واختلفت نظراً لاتّساع توجهها وعالمية الأدب وامتزاج الثقافات؛ إذ ظهر إِثْ رَها 

                                                           

 . بتصرّف22أ ب بتول قاسم ناصر )د.ت(، محاضرات في النقد الأدبي )الطبعة د.ط(، العراق: مركز الشهيدين الصدرين للدراسات والبحوث، صفحة 1 
 . بتصرّف.3: جامعة أبي بكر بلقايد، صفحة (، السند البيداغوجي لمقياس: النقد العربي الحديث )الطبعة د.ط(، الجزائر2017أ ب حرة طيبي )  2

 



 

9 

النقدية الحديثة التي تعمل هدف واحد رغم اختلاف نظمها وأنساقها الفكرية، ومن هذه المناهج الكثير من المناهج والمدارس 
يَة"، وتشير إلى أنّ أيّ ظاهرة إنسانية كانت أم أدبية تشكّل بنية يمكن  ما يأتي. المنهج البنيوي البنوية لفظة مشتقّة من كلمة "ب من ْ

لها، دون الأخذ في الاعتبار العوامل الخارجَِة عنها، مثل حياة الكاتب دراستها من خلال تحليلها إلى العناصر المكوّنة 
ومشاعره، ومن أبرز روّادها من الغرب: رومان ياكبسون، ومن العرب عبد السلام المسدي.

اقد و من الناحية التاريخية نرى أن الأدب أسبق إلى الوجود من النقد،و هذا يعني أن الشاعر الأول قد سبق إلى الوجود الن
الأول، أياّ كانت طبيعة هذا النقد من انطباعية تأثرية أو علمية دقيقة.والأدب يتصل بالطبيعة اتصالا مباشرا،على حين يراها 
النقد من خلال الأعمال الأدبية التي ينقدها.ثم إن الأدب ذاتي من حيث إنه تعبير عما يحسه الأديب و عما يجيش في صدره 

.أما النقد فذاتي موضوعي:فهو ذاتي من حيث تأثره بثقافة الناقد و ذوقه و مزاجه و وجهة من فكرة أو خاطرة أو عاطفة
.فالأدب أسبق إلى الوجود من النقد،و هذا يعني أن (1)نظره.و هو موضوعي من جهة أنه مقيد بنظريات  وأصول علمية

تذوق الشعر فحسب،أو إيجابيا يتجاوز ذلك  الشاعر الأول قد سبق إلى الوجود الناقد الأول سواء كان نقده سلبيا يقف عند
وإذا كان الأدب يتصل بالطبيعة اتصالا مباشرا.و النقد يراها من خلال الأعمال  .(2)إلى التعبير عن انطباعاته و التعليل لها

 . (3)الأدبية التي ينقدها
 مع النقد الغربي: بي تقاطع النقد العر 

أهدافه أن ينطلق من البنيوية التكوينية كمنهج نقدي معروف في الغرب بأسسه وليس من طبيعة هذا البحث ولا من دوافعه و 
موريتانية تصنف في خانته، كما ليس الهدف أيضا الانطلاق من منهج نقدي « إكليشيهات»وأدواته وإجراءاته ليبحث عن 

  .موريتاني بغرض البحث عن سبيل لوضعه في خانة عالمية تمكن من الاعتراف به وتسويقه
الغرض من هذه الدراسة هو محاولة لحظ ودراسة طبيعة هذا المنهج النقدي في موريتانيا وتصنيفه على نحو يتطلع إلى قدر  إن

كما النقد في الإطار العربي   –من الموضوعية، ودرجة مقبولة من الدقة في رصد وتحليل المنهج. وحيث إن النقد العربي الموريتاني 
المناهج النقدية الغربية وطرائقها في التحليل « تقنيات » ويكاد يكون مقتصرا على ذلك استثمر على نحو واسع –الأعم 

والتصنيف والتركيب، والحكم أحيانا، فإنه يصبح مشروعا وطبيعيا دراسة المنهج النقدي الموريتاني انطلاقا من خصوصيته وفي 
بي والغربي لنعرف كيف استطاع الناقد الموريتاني أن يبني منهجه تعالقاته مع مرجعياته الفكرية النظرية والإجرائية في السياق العر 

وهو تساؤل سيؤدي بنا إلى إعادة طرحه بطريقة أخرى لأسباب تتعلق « المصدر»الخاص به، وحدود التزامه بالمنهج النقدي 
  نيون البنيوية التكوينية ؟والنقد الأدبي جزء منها وهي كيف استقبل النقاد الموريتا –بالثقافة العربية المعاصرة إجمالا 
 لوسيان جولدمان ورؤيته العالم

يلعب العمل الأدبي في نظر لوسيان جولدمان وأضرابه من البنيويين التكوينيين دورا حيويا في تكوين الواقع وتشكيله عوض 
المفهوم الجولدماني عن البنية  يمكن إدراك« المعرفة المحسوسة»و« المعرفة المجردة»عكسه بشكل سكوني، وانطلاقا من التمييز بين 

الدالة أي وحدة العمل ومعناه، وبالتالي طابعه الجمالي الخاص، وليس ذلك إلا لإيجاد علاقة مشتركة ليست بين مضمون 
                                                           

 .264نفسه،ص: -(1)
 .09ص:1،1986عبد العزيز عتيق:تاريخ النقد الأدبي عند العرب،دار النهضة العربية للطباعة والنشر،بيروت،ط-(2)
 264عبد العزيز عتيق: في النقد الأدبي،ص: -(3)



 

10 

الوعي الجمعي ومضمون العمل الأدبي، ولكن بين البنى الذهنية التي تشكل الوعي الجمعي والبني الشكلية والجمالية التي تشكل 
  .ل الأدبيالعم

النص الأدبي دراسة تكشف الدرجة التي يجسد بها النص بنية الفكر أو رؤية العالم عند « بنية»وهكذا اهتم جولدمان بدراسة 
طبقة أو مجموعة اجتماعية ينتمي إليها الكاتب وعلى أساس أنه كلما اقترب النص اقترابا دقيقا من التعبير الكامل المتجانس 

  .طبقة اجتماعية كان أعظم تلاحما في صفاته الفنيةعن رؤية العالم عند 
إن » والرؤية للعالم أشد حضورا في الأعمال الأدبية والفلسفية العظيمة أي تلك التي تتميز بقيمة جمالية أو فكرية أو بهما معا 

بر في مستوى يتمتع بانسجام  البنية الداخلية للأعمال الفلسفية أو الأدبية أو الفنية العظمى صادرة عن كون هاته الأعمال تع
كبير عن مواقف كلية يتخذها الإنسان أمام المشاكل الأساسية التي تطرحها العلاقات فيما بين البشر، والعلاقة بين هؤلاء 

  .«وبين الطبيعة
 Le dieu )«الإله المختفي» في كتابه « راسين»ومسرحيات « باسكال»لأفكار « جولدمان»والدراسة التي قام بها 

caché) الرؤية  » تؤكد الفكرة السابقة فقيمة أعمالهما الفكرية والجمالية ليست في حاجة إلى تأكيد ولا ينفي جولدمان
عن الأعمال الأدبية والفلسفية غير العظيمة، بل إنه يرى أن كل أديب أو فيلسوف إنما يعبر في كتاباته عن رؤية معينة » للعالم 

  .للعالم بغض النظر عن قيمتها
إن الرؤية للعالم هي بالتحديد هذا المجموع من الطموحات، من المشاعر والأفكار التي تضم » وضح جولدمان رؤيته أكثر وي

أعضاء مجموعة أخرى، إنها بلا شك ليست خطاطة تعميمية للمؤرخ ولكنها تعميمية لتيار حقيقي لدى أعضاء مجموعة 
  .«جمة إلى حد مايحققون جميعا هذا الوعي الطبقي بطريقة واعية ومنس

ولا شك أن جولدمان هنا قد حدد ما يريده بدقة في منهجه ولكن التساؤل سيبقى مشروعا حول ما إذا كانت البنيوية 
لترقيع » ، أم أنها كانت محاولة خلاقة «المغلق»التحليل اللغوي « شرنقة»التكوينية جسدت مسعى جادا للخروج من 

  .الماركسية
ية العربية في التعرف على البنيوية الغربية خاصة في شقها التكويني وغيرها من الاتجاهات النصية منذ وقد شرعت الساحة النقد

  .أواخر الستينات وإن كان البعض يعود بذلك إلى أكثر من عقد من الزمن قبل ذلك
فاء والتجلي، دراسات جدلية الخ»ثم كتابه « جدلية الإيقاع في الشعر العربي»نشر كمال أبوديب أطروحته  1974ففي سنة 

  .مواصلا أعماله في هذا السياق خلال العقود التالية 1979بنيوية في الشعر 
  البنيوية التكوينية في الوطن العربي

وقد تنوعت وتشعبت التجارب البنيوية التكوينية في المنطقة العربية، وربما كانت أكثر تماسكا في وفائها لمنطلقاتها الفلسفية 
  .كما يسميها البعض في البلاد العربية» اللغوية أو الشكلية » ن التيارات البنيوية والمنهجية م

على تطبيق مفهوم الرؤية للعالم كما حدده جولدمان  1985« الرؤية البيانية عند الجاحظ»وقد عملت دراسة إدريس ابلمليح 
  .على التراث النقدي

نيوي التكويني وتطبيقه على أعمال الجاحظ خاصة مفهوم رؤية العالم نفسه عن طبيعة منهجه الب« إدريس ابلمليح»ويتحدث 
هذا الاستخدام الذي ساعدني على تمثل فلسفة بيانية كانت قاعدة لتصور العالم من طرف الجاحظ تصورا »باعتبارها بنية دالة 



 

11 

في ضوء فلسفة المعتزلة، أي  يمكن أن نفهم في ضوئه مجمل ما ألف من كتب ورسائل، أو على الأقل أهم ما تضمنته البنية
  .بدمجها في بنية أشمل وأوسع هي الاتجاه العقائدي العام الذي آمن به الجاحظ وشكل حجر الزواية في فكرة وإبداعه

( محطة رئيسة في تطور المنهج النقدي عند يمنى العيد حيث حاولت أن تكتشف 1983« )في معرفة النص»وقد كان كتاب 
الدلالة » ارجة من عباءتها الماركسية الصرفة التي ظهرت من خلال معظم أعمالها السابقة خاصة البنيوية التكوينية خ

  .«الاجتماعية لحركة الأدب الرومنطيقي في لبنان
وعمله الكبير الشعر العربي « مقاربة بنيوية تكوينية-ظاهرة الشعر المعاصر في المغرب »فتعد دراسته « محمد بنيس»أما 

هذا المنهج في الممارسة النقدية العربية إذ أنه يقدم جوابا « استزراع»وإبدالاتها من أبرز الأعمال التي تطمح إلى الحديث بنياته 
على منهج القراءة، حيث أن كل قراءة علمية بنيوية تكوينية للنص الأدبي يجب أن تتم من داخل المجتمع، ما دام »مركزيا 

ية، وما دامت للنص الأدبي وظيفة محددة تاريخيا، إذ هو جواب فرد ينتمي بالضرورة الفكر والإبداع جزءا من الحياة الاجتماع
لفئة اجتماعية محددة تاريخيا، يهدف إلى تغيير وضعيته في اتجاه يلبي طموحاته التي تلتقي مع طموحات الفئة الاجتماعية التي 

  .ينتمي إليها
لإضاءة المسار البنيوي التكويني غربيا واستقباله عربيا فإن التساؤل  وإذا كنا قد قمنا خلال التمهيد السابق بمحاولة خجولة

 يبدو ملحا حول طبيعة تلقي البنيوية التكوينية في النقد الموريتاني المعاصر
 المحاضرة الرابعة :النقد في الجزائر:

 تمهيد:
دبي ومقاربته قصد تبيان مواطن الجودة النقد عملية وصفية تبدأ بعد عملية الإبداع مباشرة، وتستهدف قراءة الأثر الأ   

، استبعد مصطلح واستراتيجية التفكيكبعد البنيوية ومع التصور السيميوطيقي وجمالية التقبل  والرداءة. لكن في مرحلة ما
الناقد وصار مجرد قارئ يقارب الحقيقة النصية ويعيد إنتاج النص وبناءه من جديد. وبهذا غدت العملية النقدية مرتبطة 

هذا، ويخضع النقد لمجموعة من الخطوات المنهجية والاجرائية  بالوصف والتحليل والتقويم والكشف والتفسير والتأويل.
الضرورية التي تتجسد في قراءة النص وملاحظته وتحليله مضمونا وشكلا ثم تقويمه إيجابا وسلبا. وفي الأخير، ترد عملية 

قدية لأنها تسعى إلى تأطير المبدع وتدريبه وتكوينه وتوجيهه الوجهة الصحيحة التوجيه وهي عملية أساسية في العملية الن
 .1والسليمة من أجل الوصول إلى المبتغى المنشود

وإذا كانت بعض المناهج النقدية تكتفي بعملية الوصف الظاهري الداخلي للنص كما هو شأن المنهج البنيوي اللساني    
اهج تتعدى الوصف إلى التفسير والتأويل كما هو شأن المنهج النفسي والبنيوية والمنهج السيميوطيقي، فإن هناك من

 (   .(Herméneutique التكوينية والمنهج التأويلي )الهرمونيطيقي
وللنقد أهمية كبيرة ؛ لأنه يوجّه دفة الإبداع ويساعده على النمو والازدهار والتقدم ويضيء السبيل للمبدعين المبتدئين    

الكبار. كما أن النقد يقوم بوظيفة التقويم والتقييم ويميز مواطن الجمال ومواطن القبح، ويفرز الجودة من الرداءة، والكتاب 

                                                           
 25صم.2000، الدار البيضاء ،المغرب،1والخطاب، شركة النشر و التوزيع، المدارس، طعبد الحميد عقار،الرواية المغاربية، تحولات اللغة -(1)

 



 

12 

والطبع من التكلف والتصنيع والتصنع. ويمعرِّف النقد أيضا الكتاب والمبدعين بآخر نظريات الإبداع والنقد ومدارسه 
 .ي لهم طرائق التجديد ويبعدهم عن التقليدوتصوراته الفلسفية والفنية والجمالية، ويجل

 
 مر النقد الجزائري الحديث ضمن مساره الطويل نسبيا بمنعطفين أساسيين هما : النقد في الجزائر : 

 الاجتماعي  –النقد الواقعي 1المنعطف الأول :
، ويتمثل ما تولد عنها من مفاهيم  وجد هذا النقد مرجعيته في الدراسات الواقعية تارة والواقعية الاشتراكية تارة أخرى   

وظيفية للأدب وللنقد في التعبير عن المجتمع وعن الطبقات الاجتماعية  ، وأحيانا عن الطبقات الاجتماعية الدنيا ، وهو ما 
 يجعلنا أما مفهوم وظيفي اجتماعي للأدب ، وأمام نوع من الالتزام الذي يجب أن يقوم عليه الأدب ، ويبحث النقد عن تلك

المعاني الدالة على دور الأدب الوظيفي الاجتماعي أساسا ، ولهذا ستحول الكتابة النقدية الواقعية رؤية الأدب من الماضي إلى 
 الحاضر ، ولو على حساب الكتابة الأدبية . 

منة في اللغة العربية القديمة وأهم ما يسجل لهذا النقد أنه حوّل اللغة النقدية الجزائرية من واقعية متعالية ، كانت مرجعياتها كا   
وتصوراتها إلى لغة نقدية راهنة تستمد مرجعيتها من الواقع المعيش التي تعبّر عنه وتعكسه بطريقة أو أخرى . إن مفهوم 

ية الانعكاس هنا أني وراهن بواقع جزائري في مختلف تجلياته الملموسة والمحسوسة ، وربما كان لهذا النقد أن حوّل الممارسة النقد
من استيهام واستلهام الماضي إلى ممارسة الواقع المعيش . ولهذا عرف هذا النقد سجالات وصراعات مع الكتابات الأدبية في 
السبعينيات والثمانينيات من القرن العشرين نتيجة ما حصل  في الجزائر من تصورات وأحداث سياسية واجتماعية ، وما عرفه 

 م اغفال المجريات العالمية والأوروبية بخاصة .      العالم العربي من نكسات ، مع عد
كان النقد في الجزائر يهتم بالسياق والمجتمع وبالعوامل الخارجية للنص ؛ الايديولوجيا والسياسة والاجتماع ، وكان النص هنا     

تراثية الماضية ولجمالياته ، وكانت يحمل مفهوم الدال الحامل للدلالات الاجتماعية والسياسية أكثر من كونه لغة حاملة للقيم ال
جمالياته تتمثل في المضامين والدلالات التي تعبر عن هموم الواقع والمجتمع ، ولهذا نجد النقد هنا قد وجه نظرته في نظرية الأدب 

المشرقية تلك إلى الوظيفة أكثر من اهتمامه بالدال أو التركيب ، ثم إنه بدأ ينوع مرجعيته النظرية . فينتقي من الكتابات 
الكتابات الواقعية التي بدأت تبرز مع بداية الخمسينيات والستينيات ، وهو ما سهم في ظهور كتابات فكرية وتاريخية جزائرية 

  أبو القاسم سعد الله وعبد الله ركيبي ومحمد مصايف ...متنورة مثل كتابات 
 أولا : النقد البنيوي والبنيوي التكويني 2المنعطف الثاني : 

اللغة أكثر من اهتمامه بالمؤلف أو السياق ، وقد   –في هذه المرحلة سيتوجه النقد الجزائري في نظرية الأدب إلى مفهوم النص 
كان للسانيات الحديثة دور هام في إغناء هذا التوجه النقدي ، أو ما يعرف بالمنعطف اللساني الذي كان له تأثير كبير في 

به الشكلانية الروسية ، وما تولد عنها من الدراسات البنيوية ، وبخاصة البنيوية الفرنسية التي  تحليل الخطاب  وكذلك ما جاءت 

                                                           

  سييغلف وسوية يلألسنالى إة ينوللانسن امر لمعاصري ائزالجد النقا- ينظر1 
 رجلأعانييسواة:يرئزالجاة يروالافي دي لنتقاااقعي والزوع النا- ينظر2 

 



 

13 

كان لها تأثير على الدراسات النقدية الجزائرية ، وكانت هذه الدراسات البنيوية تركز على استقلال اللغة الأدبية وعلى مكوناتها 
ا المختلفة ، وبهذا م  إرجاع الدراسات النقدية من خارج النص ؛ أي من السياق الداخلية الصوتية والتركيبية والدلالية وتفريعاته

 إلى داخل النص ، إلى اللغة النصية دون اعتبار للمؤلف أو السياق . 
 إن هذا التصور النقدي الجديد أولى الاهتمام بالبنية والبنية الدالة في نفس الوقت ، أي عدم اغفال الدلالة العامة المشكلة   

جورج لوكاتش للرؤية للعالم التي ينطلق منها مؤلف النص ، وهو ما طرحه المنظرون الماركسيون للنظرية الواقعية أمثال : 
. ومن تضافر هذه الجهود النقدية تشكلت البنيوية التكوينية التي وغولدمان ويوري لوتمان ، ثم فيما بعد مخائيل باختين 

النقد المغاربي خاصة ، هذا الأخير بدأ يكوّن لنفسه مرجعية خاصة التي لم يعد يستمدها وجدت صداها في النقد العربي عامة و 
من المشرق فقط ، وإنما راح يكوّن خطابه النقدي عن طريق القراءة المباشرة للنقد الأوروبي أو بالترجمة التي يقوم بها النقاد 

ا النقد من خلال المجلات المختلفة والمنابر الثقافية والاعلامية ، المغاربة أنفسهم ، وقد ساهمت الجامعة الجزائرية في تركيز هذ
وهو ما أسهم في ظهور كتابات نقدية تعرّف بهذا الاتجاه تنظيرا وممارسة ، كما شملت الدراسات الاكاديمية مختلف الخطابات 

 الشعرية والسردية والنقدية والمسرحية.
 : 1 ثانيا : الدراسات السميائية

في مجال  -التي تهتم بعلم العلامات وحياتها في مجتمع ما ، وموضوعها كل أصناف العلامات -الدراسات وهي تلك    
الدراسات النقدية ، لأنها من المعارف التي تهتم بدورها بالتأويل الذي هو مناط النقد كذلك ، وقد ساهمت هذه الدراسات 

النظرية والتحليلية على التدليل بكيفية تشكل المعنى في أدق بنياته ، السميائية في إغناء تصورنا للأدب وللعالم بفضل قدرتها 
وبحكم اللغة الواصفة المحملة بالمفاهيم والمصطلحات التي تختص بها دون سواها  وبذلك قد وسعت من دائرة اللغة النقدية 

تهتم بها كذلك ، وتلك ميزتها عن النقد العربية الواصفة للنص وللعالم الأدبي ، ناهيك عن العوالم الأخرى غير الأدبية التي 
رشيد بن مالك الأدبي الذي يرتبط بالنص الأدبي وعالم الأدب بشكل أكثر ، ومن بين رواد هذه الدراسات في الجزائر نذكر: 

 ، فيصل الأحمر ، عبد المالك مرتاض .
 :2كتاب نظرية القراءة لعبد المالك مرتاض

 نبذة عن الكتاب:-أ
أحد أبرز "النقاد المعاصرين الذين اهتموا واجتهدوا في البحث في نظرية القراءة والتلقي وغيرها"،  :3لك مرتاضيعد عبد الما   

 وهو ما نجده جليا في كتابه نظرية القراءة الذي "حاول من خلاله أن يؤسس للنظرية العامة للقراءة الأدب
 دواعي التأليف:-ب

                                                           

 58ص ةيلألسنالى إة ينوللانسن امر لمعاصري ائزالجد النقا يوسف أوغليسي.– ينظر1 
 98سييغلف وسوية يلألسنالى إة ينوللانسن امر لمعاصري ائزالجد النقا2  

 154ص ينظر: مولاي على بوخاتم.مصطلحات النقد السيمائي   
 98سييغلف وسوية يلألسنالى إة ينوللانسن امر لمعاصري ائزالجد النقا3  

 154ص السيمائيينظر: مولاي على بوخاتم.مصطلحات النقد    



 

14 

مؤسسة )جائزة عبد العزيز سعود البابطين للإبداع الشعري( للمشاركة في ندوة حول "قدم الدكتور هذا الكتاب تلبية لدعوة    
"أبو القاسم الشابي" كموضوع للندوة، وقد كان في البداية مجرد بحث لا يتجاوز الخمسين صفحة، ونظرا لشساعة الموضوع 

لقي والتأويل، لأنه قام بقراءة أكثر من مائة وعمق الإشكالية التي طرحها، فقد توسع فيه ليصبح كتابا في موضوع القراءة والت
مقالة ودراسة تناولت الشابي،...كما قرأ ما كتبه النقاد الحداثيون الذين عالجوا هذا الموضوع بأدوات وإجراءات حديثة، فكل 

، جعله في هذه الأعمال حاول الناقد جمع ما فيا من أفكار وآراء لينتج لنا هذا الكتاب الذي قسمه إلى اثني عشر فصلا
قسمين كبيرين: تناول في الأول تأسيس النظرية العامة للقراءة، أما الثاني فكان عرضا لتجارب تطبيقية في قراءة النص الأدبي، 

 1وفيه تناول ثلاثة أنواع من القراءات لنصوص الشابي"
 ثالثا : نقد استجابة القارئ : 

التاريخي و)التأثير( النصي ، ولا يقوم هذا النقد إلا بتضافر تيار التلقي  يجمع نقد استجابة القارئ بين )التلقي( الاجتماعي   
وتيار التأثير ، ويقوم هذا النقد على اعتبار أن الأدب يتشكل من قطبين أساسيين هما : قطب النص )الفني( وقطب القارئ 

قارئ يملك الجمالية ، وسيرورة القراءة المحققة )الجمالي( ، ولا يتم تحقيق النص إلا بقراءته ، فالنص يملك ما يسمى بالفن ، وال
للنص هي التي تعطي للنص جمالياته ، ومما يحمد لنقد استجابة القارئ أنه انتبه إلى القارئ وإلى أهميته في تأويل النص وتكوين 

تنظير للقارئ وللقراءة المعنى ، ثم إنه قد استكمل دائرة نظرية الأدب التي كانت تتكون من المؤلف والنص والسياق فقط ، بال
 .       :وباعتبار المعنى لا يتشكل في النص إلا بالتفاعل بين النص والقارئ

لقد اهتمت الدراسات النقدية الجزائرية في هذه الألفية الثانية بنظرية التلقي أو بنقد استجابة القارئ سواء من خلال    
ريب والترجمة أو عن طريق الاتصال بأعلامها أو عن طريق الاطلاع عن الارتباط المباشر بالكتابات الأوروبية عن طريق التع

، كما :1الترجمات المشرقية والمغاربية ، وقد ساهمت الجامعة الجزائرية في توجيه الدراسات النقدية الأكاديمية نحو هذا النقد 
قد ضمن المنظومة النقدية الجزائرية المتداولة في ساهم الاعلام الثقافي في تداوله في الساحة الثقافية الجزائرية ، ليصبح هذا الن

 تأويل النصوص وتحليلها.
 :  2رابعا : الدراسات النقدية الخاصة

نقصد بالدراسات النقدية الخاصة تلك الدراسات التي تهتم بخطاب أدبي معين ، مثل الدراسات السردية التي تهتم بالسرد    
والدراسات الشعرية التي تهتم بالنص الشعري بمختلف أشكاله وأنواعه والدراسات  القصصي والروائي والسير ذاتي والحكائي ،

الرّحلية التي تهتم بخطابات الرحلة المختلفة والمتنوعة والدراسات المسرحية التي تهتم بالخطاب المسرحي والدراسات التي تهتم 
والتي لم تتطور كثيرا في نقدنا ، وكذلك الدراسات التي بالخطاب النقدي ، والدراسات المقارنة والدراسات النقدية للترجمة ، 

تهتم بالنصوص التراثية . كل هذه الدراسات النقدية المختلفة قد أعطت للدراسات النقدية وضعيتها الاعتبارية التي فرضت 
 نفسها في البلدان المغاربية والعالم العربي .

                                                           

 98سييغلف وسوية يلألسنالى إة ينوللانسن امر لمعاصري ائزالجد النقا1  
 154ص ينظر: مولاي على بوخاتم.مصطلحات النقد السيمائي   

 5، ص. 1969، مجلة آفاق، »الأدب المغربي واللحظة التاريخية«برادة،  2



 

15 

راسات النقدية الجزائرية المختلفة ، والتي تجمع بين التصورات النظرية يبدو من خلال المنعطفات النقدية التي عرفتها الد   
والمنهجية ، انها كانت تشتغل في عدة مستويات لتفرض نفسها وتستدل على جدارتها النظرية والتحليلية والتأويلية . ليس 

التحليلية يستطيع بها مقاربة النص هنالك منهج أفضل من آخر   ولكن لكل كنهج مجاله التأويلي ومقاصده وفرضياته وأدواته 
الأدبي ، فإذا أخذنا مثلا المنهج التاريخي سنجده قد نشأ مع عمليات تحقيق النصوص العربية القديمة ، ولذلك يحتاج صاحب 

 لأدهذا النوع من الدراسات النقدية إلى قدرات لغوية وتاريخية واسعة ، وإلى دراسات لغوية مقارنة كذلك ، لكي يقدم لمؤرخ ا
 النقد السيميائي عند عبد المالك مرتاض:

يمعد توظيف النظريات النقدية الغربية الحديثة في الخطاب النقد العربي الحديث و المعاصر أكثر ضرورة ,أملتها ظروف معينة 
كل لافت في تتراوح بين المعرفية التاريخية فانطلق الخطاب يغير ما استطاع من منطلقاته وتحولت وجهة النقد الجزائري بش

التعامل مع النص الأدبي.وإذا كانت السيمائية الحديثة قد بلغت درجة النضج وتعددت اتجاهاتها فإن عبد الملك مرتاض من 
ي -أوائل النقاد الذين طبقوا المنهج السيميايئ على النص الأدبي, وفقا لرؤية تجلت ملامحها في كتابته و آليات تحليله في كتابه أ

 الزمن-2الحيز-1الناقد في دراسته السيمائية للشعر في هذه الكتاب علىأين ليلاي ركز 
 أما في كتابه تحليل الخطاب السردي تفكيكية  سيميائية لرواية زقاق المدق.وقف على :

 الزمن  و المكان-4تقنيات السرد-3البناءو الوظائف -2الشخصيات-1التقنيات السردية:
نتربولوجي/سيميائي لشعرية نصوصها"ونحن نردف الأنتربولوجيا السيميائية لاعتقادنا أن أما في كتابه السبع المعلقات تحليل ا

الأولى كشف عن النابت و بعث في الجذور وان الاخراة تأويل لمرامز تلك الجذور وتحليل لمكامن من الجمال الفني الدلالات 
لمناهج السيميائية لعبد الملك المرتاض مسارا نقديا جمع قدم لنا تطبيقات ا.ن13الخفية "عبد الملك المرتاض .السبع الملعقات ص

 ب نصوصا صحيحة وواضحة. بين التراث و المعاصرة في رؤية نقدية و أدبية.
 نموذج لنقاد جزائري : 

 رشيد بن مالك: -1
 خلال من السيميائية النقدية تقديم الدراسات في ساهموا الذين الجزائريين النقاد أبرز من مالك بن رشيد الباحث يعد

 وتبسيط ، أصوله في السيميائية النظرية تقديم بضرورة قناعته حيث السيميائية، من والبحوث المؤلفات من للعديد ترجمته
 إدراك إلى ومفتقد السيميائية التي قطعتها العلمية المسارات معرفة إلى مفتقر وهو يقرأ ما يتمثل أن له أنى" مفاهيمها وقواعدها 

 (1)ذاك" أو التيار هذا أو ذاك، المصطلح هذا بين والمفهومية المنهجية الفوارق

فرشيد بن مالك يرى بأن التعري ف ب  " التأريخ للحركة السيميائية بوصفها مشروع بحث في طور الإنجاز ضروري 
 لموضعتها في سياقها التأريخي، وضبط معالمها الأساس ية والكشف عن النظريات التي مهدت لظهورها .

                                                           

، ص  2003بن مالك ، دار الغرب للنشر والتوزيع ، الجزائر جون كلود كوكيه ، السيميائية مدرسة باريس ، ترجمة رشيد  - 1
06. 



 

16 

عملية ضرورية وكفيلة بتوجيه القارئ نحو أصولها مباش رة، إذ بدونها سيجد لا محالة مشقة كبيرة في استساغة وهذه ال 
هذه النصوص الس يميائية التي تكاد تكون معقدة في قراءتها حتى على المتخصص ين، وتتعقد الأمور أكثر فأكثر باضطراب 

 (1)الخطابات السيميائية المعاصرة "

 الباحث كان لمنهج ووضوح الرؤية النقدية لشيمتان بارزتان في تجربة رشيد بن مالك السيميائية " ولئنإن التحكم في ا
 يروم فلأنهّ كان التلفيق، أو فخ الانتقائية في للوقوع تجنبا- المنهج، اختيار في دقته على وحريصا موضع- من أكثر في صريحا

 لتحليل سيميائيّة ونظريةّ ضخم لمشروع نقديّ  أجل التأسيس من لتحليليةا السيميائية واجراءاتها النظرية مقولات استثمار
 (2)" أغوارها وسبر الخطابات السّرديةّ

، وقد كان (3)بقاموس مصطلحات التحليل السيميائي للنصوصعنى بن مالك ايضا بالمصطلح وخصه بكتاب وسُه 
يميائي لما تضمنه من شرح للعديد من المصطلحات التي لهذا الكتاب الأثر الكبير في تذليل صعوبات استخدام المنهج الس

 تدخل في تحليل النصوص.
لبن مالك ايضا إسهام هام في وضع لبنات النظرية السيميائية السردية على وجه الخصوص عبر مؤلفه الضخم 

لغرب على غرار ترجمة  والذي ضمنه ترجمات لأشهر الدراسات السيميائية في االقواعد، والتّاريخ،  الأصول، :السّيميائيّة
جون كلود جيرو ولوي ، وكذا دراسة للباحثين السيميائية الادبية لميشال أريفيهكتاب و  تاريخ السيميائية لآن اينو  كتاب
 التّشاكل :للخطاب السّيميائيّ  لجوزيف كورتيس بعنوان التّحليلودراسة  لتحليل الخطاب نظريةّ السّيميائيّة بعنوانبانييه 

باريس  مدرسة :السّيميائيّةلنصّ  وفي الأخير ترجمة لكتاب  عبد الحميد بورايو الباحثلموكب الجنايزي( مع والترابط )ا
 كوكي.   كلود جان" لمؤلفّه

إن هذا الكتاب هو محاولة ترجمية لرشيد بن مالك ان ينقل المادة المعرفية للنظرية السيميائية من أصولها الفعلية غلى اللغة 
 (4)اوز مشكلة الترجمات التي غلب على أغلبها الغموض والتضارب والخلط بين المفاهيم.العربية محاولا تج

 
 أحمد يوسف: -2

ان الاسهام الذي قدمه هذا الناقد الجزائري لم يتوقف عند حدود التقديم للنظرية السيميائية وشرحها نظريا، بل تعدى 
 ، وكانت السبب في وجودها.ذلك إلى الالتفات للأصول الفلسفية الأولى التي انبثقت عنها

كما يمكن القول أيضا ان هذا الباحث سعى إلى ان يكون لديه مشروع سيميائي واضح المعالم ، ووفق بناء منهجي 
 سليم.

                                                           

 01سحنين علي : "السيميائيات السردية وخطاب التنظير قراءة في تجربة رشيد بن مالك "، مجلة سمات، الجزء الثاني العدد  - 1
 58ص 

 .59)مرجع سابق(، ص  سحنين علي: "السيميائيات السردية وخطاب التنظير قراءة في تجربة رشيد بن مالك، - 2
 رشيد بن مالك : قاموس مصطلحات التحليل السيميائي،   - 3
 .65ينظر: سحنين علي: "السيميائيات السردية وخطاب التنظير قراءة في تجربة رشيد بن مالك، )مرجع سابق(، ص  - 4



 

17 

لأبرز دليل على رغبة علمية أراد من خلال أحمد يوسف ان  الدلالات المفتوحة والسيميائيات الواصفةولعل كتابي 
يمولوجية للنظرية السيميائية، وفي هذا العم  ل مث  ل جه د مض ن ومعرف ة واس عة بعل وم ش تى وخاص ةٕ  يقف عند الخلفيات الابست

 (1)يحت اج إل ى تبص ر معرف ي كبي ر )الفلس فة ، المنط ق ، الرياض يات(.
جعله ا تص ل حال ة م ن  ف المعروف ع ن الس يميائيات أنه ا عل م ك ل العل وم ، لأنها تستفيد من كل العل وم ، وه و م ا 

 النض ج ) اس تدعت التفكي ر ف ي كتاب ة ت اريخ يرس م الخ ط التص اعدي له ذا العل م الجدي د . 
ومن هنا كان الخطاب التأسيسي لدى أحمد يوسف يتأسس على اعتبار أن السيميولوجيا هل علم يتكئ على مجموعة 

مفهوم العلامة ليس  وم العلامة عنده يعبر عن هذا الطرح حين يقول "وإنمتنوعة من المعارف من شتى العلوم من ذلك أن مفه
وقف ا   كم ا يعتق د إيك و   عل ى اللس انيات ، ولا حت ى عل ى الس يميائيات الخاصة . ولكنه يض رب ف ي ت اريخ التفكي ر الفلس في 

عنصرا حيويا للإنسان ... ولهذا يقتضي البحث في  -نتياذا استحضرنا استعارة ميرل بو  -بجمي ع مش اربه الثقافي ة لك ون اللغ ة
العلامة بوصفها بؤرة السيميائيات من زاوية تأمل تجليات التفكير السيميائي القديم حتى يتسنى لنا فهم العلاقة بين 

 (2)السيميائيات والفلسفة ".
  وق د اتب ع في عمله منهجا يقوم على

 العلامة وفلسفة اللغة قديما وحديثا مناقشة المقولات الفلسفية التي تناولت 
 .العمل على ربط السيميائيات الحديثة بأصولها الفلسفية والفكرية 

وبذلك نعتقد أن أحمد يوسف بهذا قد قدم عم لا معرفي ا ممنهج ا س د ب ه ذل ك ال نقص ال ذي ك ان يعي ب المش روع 
 السيميائي في النقد الحداثي الجزائر.

علي ه ل دى يوسف أحمد أنه يتوفر على اطلاع واسع ومعرفة مستفيضة بشتى المعارف، ل ذلك ك ان وم ا يمكن أن نق ف  
 (3)مش روعه الس يميائي يتأس س عل ى وع ي نق دي جدي د يق وم عل ى أس س معرفي ة علمي ة متين ة.

 :بورايو الحميد بدع
 خلالها من شرح التي المؤلفات عديد منال خلال من السيميائي البحث مجال في إسهام أسهم بورايو أيما  

 جديرة مباحث نمو الأدبية الدراسات تاريخ من الحالية الفترة وقد عرفت"الصدد  هذا في يقول إذ ، السيميائية النظرية
 نتائج على الأدبية دراسته للنصوص في يعتمد بحث مشروع وهي بالسيميائيات يسمى ما ضمن تندرج تتميز بالثراء، بالاطلاع

 (4)وموضوعية" وتوليدية سُات بنيوية ثلاث ذات وهي والابستومولوجيا، والإناسة للسانياتا

                                                           
ة للعلوم ومنشورات الاختلاف والمركز العربي ينظر: أحمد يوسف: الدلالات المفتوحة )مقاربة في فلسفة العلامة(، الدار العربي - 1

 .09، ص2005ن 1الثقافي، لبنان المغرب الجزائر، ط
أحمد يوسف: السيميائيات الواصفة المنطق السيميائي وجبر العلامات، الدار العربية للعلوم ومنشورات الاختلاف والمركز الثقافي  - 2

 .09، ص 2005، 1العربي، بيروت، الجزائر، بيروت، ط
 09، ص 2010وذناني بداود: خطاب التأسيس السيميائي في النقد الجزائري المعاصر، مجلة الأثر، جامعة  ورقلة،  - 3
 .15، ص  1994عبد الحميد بورايو ، منطق السرد ، ديوان المطبوعات الجامعية ، الجزائر  - 4



 

18 

، وكذا منطق السردللباحث بورايو العديد من المؤلفات التي أثرت الخزانة البحثية للدرس السيميائي، ولعل أبرزها كتابه 
وهو الكتاب الذي أشاد به رشيد بن  رديالتحليل السيميائي للخطاب السوكتاب  الكشف عن المعنى السرديسلسلة 

مالك في قراءة له حين قال "ان الباحث التزم حدود النص واستطاع صياغة خطاب نقدي يوفق فيه بين القيود التي يفرضها 
 (1)الجهاز السيميائي وتطلعات القارئ العربي إلى نص نقدي ييسر له سبل الاتصال بالمناهج الحديثة"

صورة( لدليلة مرسلي -مدخل إلى السيميولوجيا )نص ليمي فقد أصدر كتابا مترجما بعنواناما على المستوى التع
، وتناول فيه بالشرح والتبسيط لجملة المفاهيم الأساسية في المجال السيميائي وهو كتاب يرمي كما يقول إلى "المساهمة وآخرين

ثيلاتها باللغات الأجنبية في الجامعة الجزائرية، وتمكين الطلبة في في كسر الحواجز القائمة بين الدراسات الأدبية باللغة العربية وم
معاهد العلوم الإنسانية والآداب من بعض المبادئ الأولية لهذا الفرع الوليد من فروع البحث الأدبي والثقافي والذي استطاع 

 (2)البشري.." بفضل طروحاته المنهجية وانجازاته ان يقارب بين مختلف فروع دراسة الانتاج الثقافي

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

                                                           
 .35، ص 2003رب، وهران، رشييد بن مالك : السيميائيات السردية، منشورات الزمان ، دار الغ - 1
صورة(، تر: عبد الحميد بورايو ، ديوان المطبوعات الجامعية، الجزائر، -دليلة مرسلي وآخرون: مدخل الى السيميولوجيا )نص -2

 .07، ص 1995دط، 



 

19 

                                                           

 النقد المغربي:رابعة المحاضرة ال111

ثقافة المغربية. فالثقافة المغربية قدمت الشيء الكثير في مجال الدراسة كون النقد الأدبي المغربي أهم إنجازات ال  ليس صحيحا 
التاريخية والفلسفية للثقافة العربية. ويكفي أن أذكر عبد الله العروي ومحمد عابد الجابري وطه عبد الرحمن وسوى هؤلاء ليتأكد 

والمسألة هنا لا تعدو أن تكون وليدة انطباع فقط،  لنا ذلك. لكن تنوع وزخم الدراسة النقدية يجعلها فعلا أكثر بروزا وتجليا.
ولكنها واقع حقيقي يشيد به العرب في المشرق العربي ، وفي باقي دول المغرب العربي أيضا . لقد تكونت هذه الصورة ، عن 

ملت على إقامة النقد الأدبي بالمغرب ، بسبب جدية الدراسات الأدبية وعمقها المعرفي والمنهجي وجدتها أيضا. فهي التي ع
جسور مع الدراسات الغربية منذ الثمانينيات من القرن العشرين ، ولم تكتف بذلك بل طورت التصورات حول الأدب والنقد ، 

لا يزال مستمرا إلى الآن. أما خلفيته   ونقلتها من الوعي والممارسة اللذين كانا سائدين خلال السبعينيات إلى مستوى جديد
كون المثقفين المغاربة الذين اهتموا بالدرس الأدبي كانوا متابعين جيدين لكل ما كان يصدر في العالم   فتكمن في رأيي ، في

العربي ، وبدأوا يدركون منذ السبعينيات المأزق الذي انتهى إليه النقد العربي الذي كان يأتينا من المشرق العربي ، والذي كان 
الإيديولوجي كان متطورا في مغرب السبعينيات بسبب تطور الوعي السياسي  إيديولوجيا بالدرجة الأولى. ورغم كون الوعي

لدى المثقفين المغاربة ، فإنهم رأوا أن الإيديولوجيا على الطريقة العربية كانت انفعالية وتبسيطية. وكان النقد الموضوعي الذي 
عادة النظر في الوعي والممارسة الإيديولوجيين . فكان محفزا لإ” الإيديولوجيا العربية المعاصرة ” سلطه عليها العروي في كتابه 

الموقف من التصورات المشرقية جميعها ، سواء في السياسة أو الأدب . وكانت البنيوية التكوينية التي وجدت لها صدى كبير في 
ذات كانت إسهامات المغرب ، محاولة للتجديد ، وجاءت بعدها البنيوية لتكرس وعيا جديدا بالأدب. وفي هذه الحقبة بال

ومتميزة . ويكفي أن نذكر في هذا النطاق الأدب والغرابة لكيليطو ، وفي سيمياء الشعر القديم لمحمد مفتاح ،   المغاربة جادة
لنجد أنفسنا أمام طريقة جديدة في فهم الأدب والأنواع والنص ،،، كما أن جدية المغاربة في الترجمة التي كانت ضد التسرع 

  سائدين في الترجمات المشرقية كان وراء إضفاء البعد نفسه لهذه الصورة التي صار يراها ، ويتحدث عنوالتسيب ال

 ربي و النقد الغربي :االنقد المغ  
يري يوسف وغليسي "بانه من الصعب تمييز البنيوية ,لأنها تتخذ أشكالا متعددة لتقدم قاسُا مشتركا موحدا فضلا على أنها 

أن البنيويين في نظر الاخرين هم جماعة يؤلف بينهم البحث عن علاقات كلية كامنة تستمد روافد من تتجدد باستمرار, و 
 .111ألسنة دو سوسير لاكان وحفريا ميشال فوكو التاريخية والمعرفية و أدبيات رولان بارت "إشكالية المصطلح ص

 المنهج السيميائي:

بة النقدية المغربية من خلال دراساتهم النقدية المعاصرة,ونذكر منهم محمد ساهمت العديد من القامات النقدية في إثراء المكت
مفتاح من خلال كتابه سيمياء الشعر القديم,الذي استفاد من غريماس وجيرار جينت كما وظف العديد من التيارات النقدية و 

 المدارس اللسانية في دراسته للشعر :



 

20 

                                                                                                                                                                                                         

 الشعرية-الاستعارة-التشاكل-ةالمقصدي-الآليات التي استفاد منها :المعجم
أما التيارات التي استفاد منها التيارات التداولية بشقيها نظرية الذاتية اللغوية ونظرية أفعال الكلامية,كما تميز الدرس السيميايئ 

 عند محمد مفتاح بمرحلتين أساسيتن إحداهما جمالية والثانية دينامية.
 مستويات التحليل 

المعنى أوالمقصدية.كما وقف على العناصر الاتية -4التركيب )النحوي والبلاغي(-3دراسة المعجم-2ةدراسة المواد الصوتي-1
 دراسة حياة القصيدة.–ظروف القصيدة -دراسة الشخصية

 البنيوية عند حميد لحمداني:
 الكتاب: بنية النص السردي قسمه إلى قسمين:

 أصول تحليل بنية النص السردي-1
  مفهوم الحكي 
 لة البنائيعلم الدلا 
  مكونات الخطاب السردي 

 بنية النص الروائي من مظور النقد الغربي:-2
 مكونات الخطاب السردي 
 الفضاء النصي 
 الزمن الحكائي 
 الوصف 

 حاول أن يقدم لنا قراءات حيث جمع بين الرؤية التراثية والرؤية النقدية المعاصرة من خلال توظيف مصطلحات ومفاهيم نقدية 

لأجنبية ملك للجميع ، والفرنسية ترجم منها المشارقة قبل المغاربة. كما أن من المشارقة من اشتغل بالبنيوية قبل فاللغات ا   
المغاربة. ويكفي أن أذكر أسُاء ، للتاريخ ، مثل موريس أبو ناضر وكمال أبو ديب وبطرس الحلاق. لكن أيا من هؤلاء ، مع 

في تطوير المشروع النقدي الذي اشتغل به المغاربة على اختلاف أجيالهم، وإلى  تقديري لمجهوداتهم ، راكم أدبيات أو ساهم
 الآن .

أما بصدد الترجمة ، فالمشارقة سبقوا إلى ذلك أيضا، فجمال شحيد ترجم باختين ، وصلاح فضل كتب عن البنائية كتابا    
لة ليست في إتقان الفرنسية أو الترجمة منها. فالترجمة في ضخما وزكريا إبراهيم وفؤاد زكريا كتبا معا عن البنيوية ،،، ولكن المشك

المغرب كانت عملا علميا أيضا فيه مجهود ورؤية وبحث . ولم تكن فقط عملية نقل من لغة إلى أخرى. إن الوعي الذي تحكم 
لا نجده في   ذا مافي عملية الترجمة هو نفسه الذي كان وراء العمل من أجل تمثل التصورات الجديدة والاشتغال بها ، وه

المشرق العربي عموما. وهنا مكمن الفرق. لقد آخذت في مختلف كتاباتي على الذين يشتغلون بالبنيوية بالوعي الذي اشتغلوا به 



 

21 

                                                                                                                                                                                                         

على مناهج ما قبل بنيوية. وفي مختلف المؤتمرات التي حضرتها كانت تصوراتنا للبنيوية وغيرها مختلفة عن السائد عربيا. ويبدو لي 
هذه الخاصية تشكلت من خلال وعي إبيستيمولوجي مفتقد في المشرق العربي. ويكفي أن ننظر في كتابات الجابري وغيره أن 

عن الإبستيمولوجيا ، وأعمال اللسانيين المغاربة ، على المستوى نفسه، ونذكر هنا أعمال الفاسي الفهري والمتوكل على سبيل 
مارسة اللذين كانا سائدين في الثقافة المغربية لدى المشتغلين بالفكر واللغة والأدب التمثيل لا الحصر، لتأكيد أن الوعي والم

والترجمة كان متطورا جدا . ولعل هذا هو ما عمل به المغاربة ، ليس من أجل التميز، فهذا هدف بسيط ، ولكن بغاية العطاء 
 تفادة مما كان ينتج في المشرق العربي.وتطوير الثقافة العربية ، بعد مرحلة طويلة من المتابعة ل  / والاس

أما ، ثالثا ، ما يزعم عن نجاح المشارقة في ما فشل فيه المغاربة ، فلا أراه ، وأنا أتمناه ، لأن كل تطور في الثقافة العربية     
ده. لكن واقع الحال يسهم به أي عربي في أي مكان ، وحتى في الهجرة ، هو إنجاز ثقافي عربي لا يمكننا إلا أن نفخر به ونؤي

هو على العكس تماما . وأخبرك وأنا أساهم ، في ملتقيات عربية كثيرة ، وأعمل على الاستفادة مما يقدم فيها ، فلا أجد ما 
تتحدث عنه . إنها مزاعم ، وأنا لا أقولها من باب المباهاة ، ولكن من باب الحسرة على التردي . وهذا لا يعني أننا في المغرب 

ا إلى ما نريد . هذا وهم ؟ وما نقوله عن تميز المغاربة ، هو نسبي . وإذا قارنت واقعنا بما هو في البلاد المتطورة ، نجد ، وصلن
 أنفسنا بعداء جدا عن الركب ، وأن ما نقوم به بسيط جدا ، وأنه دون الطموح.

 المقاربات النقدية المغربية للنقد  الغربي :

تعاين من خلال رؤية مختلفة ولمقاصد مخالفة لما هو رائج. فالانشغال المنهجي ضروري ومطلوب .  المسألة يجب أن يجدر التنبه 
وحبذا لو كان الانشغال المنهجي ، لأنه سيدفعنا إلى الحوار العلمي السليم ، وليس إلى السجال العقيم. كما أن توليد لغة 

فعلا . فالمعرفة الأدبية لا يمكنها أن تتطور بالانطباع وباللغة اصطلاحية لا مندوحة عنه إذا كان انشغالاتنا نظرية وعلمية 
الشعرية التي يمارسها ، للأسف الشديد الكثير من النقاد العرب، ولكن بالبحث العلمي وباللغة الاصطلاحية وبتوظيف 

 الأشكال والخطاطات ،،، وقبل هذا وذاك بمراعاة أسس ومتطلبات البحث العلمي في الأدب.
تكون الانشغالات المنهجية والاستعمالات المصطلحية مؤسسة على هذه الخلفية سنكون أمام نقاش آخر ومن  عندما    

طبيعة أخرى. أما ما هو شائع من آراء حول هذا النوع من الممارسة فبقدر ما هو صحيح ، إذا أخذنا بعين الاعتبار ، 
مخالف لمقتضياتها. لذلك فالعجمة التي تتحدث عنها ولي التوضيحات التي بسطتها ، هو خاطئ لأنه يناقش أشياء بمنطق 

أعناق النص ، تستدعي نقاشا علميا لمعاينة مكامن الخلل ، هل في النظرية أم في التطبيق ؟ أم فيهما معا؟ وهذا وارد. ولكن 
لك الذريعة ، فهو ما أن نرفض الوعي والممارسة العلميين ، وبما يتولد عنهما حين نشتغل بالأدب ، بسبب هذه الدعوى أو ت

عن   أرفضه رفضا باتا ، لسبب بسيط هو أنه يكرس تخلفنا العلمي والمنهجي. وأصرح دائما في كتاباتي والملتقيات التي أحضرها
هذه الفكرة . وللأسف الشديد أجد العديد من المشتغلين العرب أو حتى المغاربة الذين تبنوا البنيوية ، في وقت من الأوقات ، 

 وتوليد الدلالة لحميد الحميداني:كتاب القراءة   مثل هذه الأفكار التي أعتبرها غير صحيحة ، وضد التق يحملون
 نبذة عن الكتاب:-أ



 

22 

                                                                                                                                                                                                         

أحد أهم النقاد المغاربة المهتمين بالنقد ومناهجة بالبحث والتأصيل، أنتج عديدا من الدراسات  حميد لحميدانييعد   
قدي الموسوم: القراءة وتوليد الدلالة، هذا الكتاب الذي يهتم بتسليط الضوء على "المشاكل والأبحاث النقدية، أبرزها كتابه الن

 .1النظرية لقراءة الأدب وتأويله، كما يفسح المجال إلى تغيير عاداتنا المألوفة في قراءة النصوص الأدبية شعرية كانت أم سردية"
يجده "مقسما إلى ثلاثة فصول ومدخل تناول فيه الإبداع العربي الحديث  إن قراء كتاب حميد لحميداني القراءة وتوليد الدلالة   

وعلاقته مع القارئ، أما الفصل الأول فتناول فيه النص والخطاب وتوليد المعاني، وفي الفصل الثاني: التأويل الحلمي وتأويل 
 .1الدلائل، لينتهي في الفصل الثالث بدراسات مستويات القراءة"

 الكتاب:خصائص الكاتب و -ب
من خلال كتابه هذا "انطلق من مبادئ نظرية القراء وجمالية التلقي الغربية، إلا أنه ربطها بالتراث   حميد لحميدانيإن     

العربي، إذ بحث في جذور هذه النظرية عند عبد القاهر الجرجاني، ثم مارس ما توصل إلي في الشق النظري على نصوص عربية 
ء جسر بين النقد العربي القديم والنقد الجديد بطريقة مميزة تبين إدراكه ووعيه، الذي يتمثل في حديثة، فاستطاع بذلك بنا

التأسيس لنظرية قراءة عربية ضاربة في جذور التراث العربي، ولكن فروعها تلامس النقد والنصوص الإبداعية الحديثة 
 .1والمعاصرة"

التعريفات، من التوظيف في الخطاب النقدي المعاصر. وكانت  قد أحاط هذا المصطلح بكم هائل من 1أما محمد مفتاح
فرصة الإشارة الأولى لديه، حين طرح هذا المفهوم في كتابه )تحليل الخطاب اللغوي   استراتيجية التناص( مستقراً على اصطناع 

 (Allotopie)، ومفهوم اللاتشاكل ترجمة عن اللفظتين (Isotopie)مصطلح "تشاكل" مقابلًا للفظ الأجنبي 
, وهما إجراءان مهمان في (F.Rastier). والمفهومان   في اعتقاده   منقولان عن ف. راستي 101(Hétératopie)و

 .102تحليل الخطاب، ثم إن مفهوم راستي للتشاكل مأخوذ بشكله المهم التعبيري والمضموني معاً 
يدات "قريماس" بالتخصيص، وتحديدات راستي وعليه، رفض الباحث التسليم بدلالة هذا المصطلح مطلقاً، فنعت تحد

بالتعميم والتوسيع، واقفاً على مناقشة الرأّيين معاً، ومستقراً في الأخير على حقيقة أن "التشاكل في تطور العالمين لا يحدث إلا 
 104. ثم مشترطاً عنصرين أساسيين، يتحقق بهما التشاكل هما: 103بتعدّد الوحدات اللغوية أي بالتباين"

 . التكرار المعنوي لرفع إبهام القول.1
 . صحة القواعد التركيبية المنطوقة بما فيها من مساواة وجمل.2

ولتوضيح أدق، يشار إلى أبرز تعريف اقترحه الباحث هو أن "التشاكل تنمية لنواة معنوية سالباً أم إيجاباً،بإلمام قسري أو 
. وهو تعريف، قرأ فيه بعض النقاد 105وتداوليته ضماناً لانسجام الرسالة"اختياري لعناصر صوتية ومعجمية وتركيبية ومعنوية 

أبعاداً أهمها أن "التشاكل يتولد عنه تراكم تعبيري ومضموني تحتمه طبيعة اللغة، ذلك أن هناك تشاكلات زمنية، ومكانية، 
ضمن مناخات حرة تساد المستقبل في أن وابستيمولوجية، واستيطيقية، تعمل على تحقيق أبعاد جمالية وانفعالية، وتؤثر فيه 

. والمفهوم عام ذلك لأن الخطاب لا يخلو من موجهات. سواء كان شعرياً أم 106يتفاعل مع المعنى، وفق رؤياوية التأويلية..."
رتاض . وهو ما يتعارض   في اعتقادهم   مع ما ذهب إليه عبد الملك م107سردياً كما لا يخلو من المرفولوجيا ومن المقصدية

 . 108مثلاً 



 

23 

                                                                                                                                                                                                         

وفي مرحلة أخرى من هذه الدراسة للتشاكل، وقف الباحث على بعض القرارات، الابستيمولوجية والمعاني المتواترة 
والمتضافرة، فذكر مدى تأثير نظريات التحديد الأرسطي والفورفولوجي في الدراسات الدلالية السيميائية المعاصرة ثم حاول 

رفع اللبس عن بعض المغالطات التي عدّت تعريفاته من أنها استنتاجاً لما اعتقده )قريماس( وعليه،  توسيع مجال بحثه سعياً وراء
 .109أثار ثلاثة آراء مختلفة 

الذي يرى بأن التحليل بالمقومات يقتصر على التحديدات المعاجمية، وخصوصاً  (F.Merrell)أولهما: رأي ميرل 
 تحديد المفردات.

الذي أرجع التحليل المتوالي أو المقومي إلى جذوره الطبيعية في القدم، وتجاوز  (U. Ecco)إيكو وثانيهما: رأي امبرطو 
 في وضع التفرقة بين مفهومين هما: المعجم والموسوعة.

ومن خلال ذلك خلص "محمد  (F.Rastier)وثالثهما: مفارقة السيميائيين الفرنسيين، ومن اتبعهم مثل )راستي( 
"التحليل بالمقومات مستعملٌ جداً في تحليل الخطاب على اتجاهاته، وفي علم التربية، وفي  مفتاح" إلى القول إن

 .110الشعريات، وفي السيميائيات، وفي المعجميات، ثم في الذكاء الاصطناعي"
لتعبير وهي في الإجمال، آراء على أدوات منهاجية وإجرائية لقراءة النص الأدبي وتأويله، مع الأخذ في الحسبان طرفي ا

 والمضمون، ضماناً لانسجام الرسالة.
ومن خلال هذه القراءة الحفرية للمصطلح، يمكن كذلك رصد أهم المقولات التي سجّلها حميد لحميداني على قراءة محمد 

 111مفتاح وصيرورة المصطلح والملخصة في النقاط الآتية: 
 كيبي التحويلي بشقيه: )التعبير والدلالة(.   إن التشاكل تنمية لنواة معنوية: وهذا يساوي الجانب التر  1
   ثم هناك إركام قسري واختياري: وهذا يساوي جانب "التناص".  2
   ثم جانب تداولي، ويمكن أن نعطيه بعداً سوسيولوجياً.  3

 .117أي تشابه وتناظر (Isomorphisme)و (Isotopie)قريماس من ازدواجية اصطلاحية هي 
باحث اصطناع لفظة مشاكلة قائلًا: "إن المشاكلة أو التشاكل عبر النص وبالتالي عبر الخطاب وفي موضع آخر، آثر ال

أو متوترات عبر سلسلة تراكيبية، كما يتألف من أصناف  (Iterativité)الأدبي... والتشاكل يتكون من مكررات 
 .118سيميائية، تحفظ للخطاب الملفوظ تناسقه"

مصطلح )مشاكلة( اعتقد أن المفهوم يشيع في بعض كتابات النقاد والبلاغيين الأوائل  والحقيقة أن الباحث، حينما أورد
 مثل الجاحظ، لكن هذا الأخير اصطنعه في غير المعنى الذي نريده اليوم.

وتوازياً مع هذا المفهوم البلاغي والنقدي القديم أورد عبد الملك مرتاض مصطلحات بينها )تشاكل( و)مجانسة( 
، ومعتقداً أن البلاغيين كانوا قد حاولوا الإلمام بهذه المسألة، ولكنهم حاموا من حولها، ولم يقعوا عليها قط 119و)مشابهة(

 .120على النحو الذي وقع بها علمياً "قريماس" وفي صورة مصطلحات مختلفة أهمها: الطباق والمقابلة واللف والنشر والجمع"



 

24 

                                                                                                                                                                                                         

حث ومحاولة مقارنتها بأخرى من المفاهيم اللسانياتية والسيميائية، يستشف وعند تأمل هذه المصطلحات التي أثارها البا
أن عبد الملك مرتاض أورد تعريفات كثيرة للتشاكل أهمها أنه "كل ما استوى من المقومات الظاهرة المعنى والباطنة والمتمثلة في 

و نحوياً أو إيقاعياً أو تركيبياً، عبر شبكة من التعبير أو الصياغة، وهي متمثلة في المضمون، تأتي متشابهة مورفولوجياً أ
 . 121الاستدلالات والتباينات، وذلك بفضل علاقة سياقية، تحدّد معنى الكلام"

، (Hétératopie)و  (Isotopie)وفي مساق تفرقته بين المصطلحين: تشاكل ولا تشاكل )تباين( ترجمة للفظتين 
ير هذين المفهومين، مثيراً مفاهيم مثل )الخبر والإنشاء( ثم )الطباق والمقابلة(  سعى الباحث إلى نبش التراث البلاغي قصد تظه

 .(La Dissimilation)وهو المصطلح الذي ارتضاه محمد رشاد الحمزاوي باسم  122كأسُاء مثيلة للتباين
لتأليف بين أطراف أما بخصوص تعريفه للتباين، فقد أشار الباحث إلى أن اللاتشاكل يقوم في هذا الكلام على أساس ا

ولما كانت رغبته قوية، في استجلاء جميع الفروق بين المصطلحين: تشاكل  123متناقضة، وهو ما يمكن أن نطلق عليه التباين
واللاتشاكل أو تباين أضاف قائلًا: "إذا كان التشاكل يرصد العلاقات المتقاربة أو المتشابهة بين معاني نص من النصوص ونوح 

بات فإن التباين يرصد العلاقات المتنافرة، أو المتناقضة التي تفضي فما تفضي إليه، في حقيقة الأمر، إلى خطاب من الخطا
 دم في فهم الأشياء وممارستها الجميع..124تحديد الدلالة السيميائية للمعنى.."

 النقد الادبي في تونس:المحاضرة السادسة 
بنية القصصية في رسالة الغفران.وحسين بن عثمان حيث تطرق في تحليله للبنية عبدالسلام المسدي قضية البنيوية وحسن الواد ال

البوليفونية)بنية تعدد الأصوات في النص الروائي(,مستند في ذلك على أطروحة باختين ,ويتوقف عبد الفتاح إبراهيم عند 
لبنيوي ,لقد تبلور الطرح البنيوي في النقد الإشكالات السردية التي يثيرها و يطرحتها المتن الروائي للقاص متوسلا بالمنهج ا

العربي مع مطلع النصف الثاني من سبعينات القرن الماضي,كاتجاه نقدي عربي معتمد بفضل التجارب العربية الرائدة التي 
ب ودراسة كمال أبو دي 1978ودراسة زكرياء إبراهيم "مشكلة البنية 1977أنجزت تباعا كدراسة صلاح فضل نظرية البنيائية

 . 1979جدلية الخفاء و التجلي دراسة بنيوية في الشعر 

تمثل هذه الدراسات اللبنة الأساسية التي شكلت انطلاقة ذات بال في تلقي  الدرس البنيوي لدى بعض أعلام النقد التونسي 
 .,يمكن أن نستحضر على سبيل المثال لا الحصر أسُاء نشطت في الساحة النقدية التونسية حتى يومنا هذا

الهادي الطرابلسي ,عبد الفتاح إبراهيم, نور الدين الفلاح حيث جمعت دراساتهم بين التنظير والتطبيق وكشف أصحابها عن 
الخصائص التعبيرية و البنى الداخلية ودلالاتها في النصوص الأدبية كدراسة تحاليل أسلوبية للهادي,أما نور الدين الفلاح فقد 

الروائية لأدباء شبان مثال ذلك بعض الاثار الأدبية من أعمال الروائي و القاص حسين بن  تناول بعض الأعمال الشعرية و
عثمان حيث تطرق في تحليله للبنية البوليفونية"بنية تعدد الأصوات في النص الروائي "مستندا في ذلك على أطروحات باختين 

 و يتوقف عبد الفتاح المنهج الأسلوبي:



 

25 

                                                                                                                                                                                                         

ة الاثار الأدبية من منظور الأسلوب دراسة كلاسيكية تحتكم للمبادئ و المفاهيم الإجرائية لقد ألف نقدنا الأدبي دراس
التقليدية التي نصت عليها البلاغة العربية القديمة و التي يغلو على نتائجها المعيارية وعليه فإن الدراسات الأسلوبية قبل فترة 

 ل.السبعينات لم تعرف تواجدا في  المشهدالنقدي العربي كك

صدر كتاب الأسلوبية والأسلوب لعبد السلام المسدي ثم أردفه كتابين قراءات و النقد و الحداثة اللذان قدم من  1977حتى 
خلالهما دراسة أسلوبية تطبيقية في نصوص للمتنبي والشابي و شوقي, ثم ظهر محمد الهادي الطربلسي الذي اشترك معه في 

وفيه  1988ادي صمود في مؤلفه الوجه و القفا في تلازم التراث و الحداثة .وذهب حم 1980تأليف الشرط في القرآن 
 انصرف إلى التحليل المركز والصارم للإتجاه الأسلوبي كما تبلور عند أقطابه منهم خاصة بالي,سيبتز,ريفاتير.

 .. قبلعند الإشكالات السردية التي يثيرها ويطرحها المتن الروائي للقاص متوسلا بالمنهج البنيوي  

علما آخر صرف حياته كلّها للنقد الأدبي، فالمتأمّل في سيرة هذا الرجل الذي اقترن اسُه بملتقى الرّواية  يعتبرمحمد الباردي، 
عن طريق بكّار استقدمنا »العربية في قابس ينتبه إلى أنهّ كان يسير بإخلاص في درب الراّحل توفيق بكّار، يقول الباردي: 

ويمنى العيد وعبد الرحمان منيف ونبيل سليمان وثلّة من المنشغلين بالرّواية في تونس، عن طريقه عرفت قابس  محمود أمين العالم
أثرى أياّمها الثقّافيّة إذ استقبلت أبرز الكتّاب العرب وتحوّلت إلى عاصمة ثقافيّة تستقطب المنشغلين بقضايا الأدب من مدن 

 .«الجنوب

على المشترك في تجربة ناقدين ينتميان إلى جيلين مختلفين، فقد جمعا بين الدّرس الأكاديمي يمكّننا هذا الشاهد من الوقوف 
والعمل الثقافي خارج إطار الجامعة، ولطالما كانت المسافة بعيدة بين البحث العلمي بضوابطه الأكاديمية والتّجارب الإبداعية 

العالمين في صميم الجدل حول واقع النقد الأدبي في تونس ومجاله  النابضة بإيقاع لحظتها الجارية. ويتنزّل هذا التجاذب بين
الحيوي، ففي ضوء المنجزات المعرفية للجامعة التونسية في حقل الآداب والعلوم الانسانية وما تتّسم به من تشبّث بقيم الحداثة 

ص متفرّدة في التّنظير والممارسة ترقى به إلى والعقلانيّة والانفتاح نتساءل عمّا إذا كان النّقد الأدبي في تونس قد اكتسب خصائ
، أم إن الأمر لا يعدو أن يكون تجارب متفرقّة في مراحل مختلفة من السّياق الثقافي على غرار تجربة توفيق «المدرسة»مستوى 

ة ممتخصّصين في بكار في رعاية الأدب التونسي واحتضانه نقديا؟ هذه التساؤلات طرحناها على أربعة أساتذة من أجيال مختلف
 .النّقد الأدبي

 العقل النّقدي أساس الحداثة

يقارب الدكتور نزار شقرون المتخصص في نظريات الفن المسألةَ من وجهة نظر تاريخية أوّلا فيؤكّد أنّ العلاقة الوطيدة التي 
تخصيصا قد سُحت بمحايثة كبيرة استطاعت الجامعة التونسيّة أن ترسيها مع ما يستجدّ من أسئلة في المشهد الغربي والفرنسي 



 

26 

                                                                                                                                                                                                         

للتيارات والمناهج النقديةّ، ومن البديهي القول بأنّ الجامعة التونسية استفادت أيما استفادة من الحراك النقدي الفرنسي وتمكّنت 
ا أدّى بفضل أساتذة أجلاء من بثّ هذه الاستفادة سواء في المقررات الدراسيّة أو في مسار الدروس نفسها داخل الجامعة ممّ 

يرى شقرون أن الجامعة التونسيّة قد راهنت على الدرس النقدي باعتبار  .إلى ظهور أجيال من المتعلّمين الحاملين لنسغ النقد
أنّ العقل النقدي هو أساس التحديث، ولذلك نشطت الترجمة في المقام الأوّل وظهرت الجامعة التونسية سبّاقة في الأخذ 

سواء في اللسانيات أو المناهج النقدية، وهو ما جعلها تتلمّس قبل غيرها من الجامعات، وبشكل  بالنصوص النقدية المؤسّسة
جوهري مسألة المصطلح النقدي وعكف الأساتذة على تناول إشكالياته باعتبار أنّ المصطلح هو مفتاح المعرفة. وتزامن هذا 

 للتأسيس النقدي وللتجريب المنهجي، وهو ما جعل الاهتمام مع ظهور شخصيات أدبيّة حوّلت كرسيّ الجامعة إلى منبر
الأعمال النقديةّ التطبيقيّة تجد طريقها إلى المقرّرات الدراسيّة، وتجد إقبالا متزايدا من الطلاب، ولعلّ الإسهام النقدي التونسي 

وهو ما خلق ديناميكيّة في مستوى القراءة نجح في استدعاء المناهج النقديةّ الحديثة لمقاربة النصوص الأدبيّة التراثيّة قبل الحديثة 
 .والتلقي عموما

ويرجح نزار شقرون إمكانية القول بوجود نشاط نقدي متواتر ومتعلّق بأسُاء دون غيرها أكثر من الإعلان الصريح بوجود 
ور مدرسة تونسية في مدرسة نقدية، كما يعتبر أن في بعض الرموز النقدية ومن بينها الراحل الأستاذ توفيق بكار علامات لبذ

فيها من روح الناقد التونسي « تونسيّة»النقد تحتاج إلى البناء النظري، حيثم نتلمّس ميولا ونزوعا إلى استخدام المناهج بمقاربة 
ن بعده ومن انفتاحه وقدرته على الهضم وتط   وي   ع المنهج دون اتباع صارم للمنه     ج الأصلي، وربما كانت تجربة بكار منعطفا، وم

ع    دد من مريديه، تأسيسيا لهذا المنزع لكنها ستحت  اج في المستقبل إلى إعادة قراءة ونظر لتأسيس إطار نقدي. ويختتم الدكتور 
نزار شقرون مقاربته بالتساؤل عن أثر هذه الإسهامات في الساحة النقديةّ التونسي ة نفسه   ا، فالج امعة التونسية على حدّ قوله 

ال الأوحد للمقاربة النقديةّ بل هي مجرّد ينبوع لنشاط نقدي غير أكاديمي في المشهد الأدبي عموما، وهو موضوع ليست المج
 .على غاية الأهمية، فلا معنى للدرس النقدي إن ظلّ أسيرا للجامعة

أنّ مصطلح مدرسة  هذا الموقف يؤكّده الدكتور محمد نجيب العمامي الأستاذ المحاضر في النقد الأدبي الحديث الذي يرى
اه تونسيّة في النقد الأدبي لا يخلو من مبالغة، فالتونسيّون لا ينتجون المعرفة النقديةّ، وأفضلهم من تمثّل المنتج النظري الغربي وأجر 

به في على الإنتاج الأدبي العربي، لكنه يقرّ أنّ للمنجز النقدي التونسي خصائص هي مواكبة المنجز النظري الغربي والاستنارة 
م في الممارسة النقديةّ النصَّ لا النظريةّ. فضلا عن الصرامة المنهجيّة والسعي قدر  تحليل النصوص العربيّة بكيفيّة تجعل المحكَّ

الإمكان إلى الدقةّ والعمق. ولكن رغم وجود وحدات بحث نشطة في الجامعة، فإنّ الطابع الفردي هو المستبدّ بالإنتاج النقدي 
ب دارسي الأدب التونسيّين تتلمذوا على أساتذة بعينهم وهؤلاء كوّنوا تلاميذ واصلوا جهدهم، وفي هذا الإطار في تونس، فأغل

يبدو دور الأستاذ توفيق بكّار مهمّا جدّا، فهو من فتح الجامعة التونسيّة على المناهج الغربيّة ومن علّم طلبته التعامل الذكي مع 
 .ة النصّ العربيهذه المناهج وجعل النظريةّ في خدم

 في الحاجة إلى تأسيس مفهوم النّقد



 

27 

                                                                                                                                                                                                         

يعتبر الدكتور منصف الوهايبي أستاذ التعليم العالي بجامعة سوسة ورئيس كرسي الأدب التونسي بها أنّ مردّ الإشكال في الكلام 
النّقد من المفاهيم غير المؤسّسة في النقد يعود إلى أننّا نكاد لا نميّز بين الناقد والباحث، وهو يرى أنّ « مدرسة تونسيّة»على 

في ثقافتنا، والأخذ بمفه وم لم يتأسّس بعد، لا يخلو من بعض مجازفة، ومن قدر غير يسير من المغامرة، بل هو يمكن أن يفضي 
إلى خلل منهجيّ بسبب الخلط، دون سند من اختبار النصوص والاستئناس بها. وها هن   ا تكمن على حدّ قوله إض  افة 

 .«النصّي»  اذنا توفيق بكّار الذي أرسى أسس النّق د أست  

النّقدي حجاب على أوجه « النموذج»بكار هو الذي كان ينبّهنا )وقد أشرف على رسالتين لي( إلى أنّ »يقول الوهايبي: 
من شكل. الناقد الاختلاف بين النصوص، بل قد يوهم    نا بوحدة ائتلاف لا سند لها من النص الذي ينبني هو أيضا على أكثر 

جوانب »أي   l’état de la question زمنيّة خطية أو تكاد، في ما نسمّيه  يعتمد عادة  يستأنس برؤية، فيما الباح ث
، تتوزعّ إلى ماض وحاضر ومستقبل، لا يجوز فيها الرّجوع إلى الوراء إلاّ على سبيل الدّراسة «المسألة راهنا»أو « المسألة

فهم « الموتى»ة الشّعر مثلا على ما نرجّح حاض   ر أب    ديّ، ولا يحت    اج الشّعراء بموجبها إلى أن يعيدوا إحي  اء والتّحقيق، فيما زمنيّ 
وضمن الوعي بأنّ النصّ الإبداعي قائم على نوع من الوصف أو التصوّر أو  .حاضرون في قصائدهم وهم يحاورونهم باستمرار

منشدّا إلى نفسه مثلما هو منشدّ إلى لاحقه، بل ليس للنقد من غاية أو من هدف  البناء خاصّ به، يكون النصّ النّقدي
هي   يتراءى في عقب قراءة النصّ، وهو لا يتأتّى من نسق أدبّي أو فكريّ أو من منظومة عقديةّ، إنّما النّق    د في تق   دي    ري رؤي  ة

 .ط   ريق واح   دة أبدا، وحظ هذا ليس حظ ذاك، كذلك هو الناقد حصيلة خبرة وم   راس، ومثلما لا يس    لك شاع    ران في

الذي هو من ع  م ل الفكر « المفهوم»ودلالة « المصطلح»خلط بين دلالة   وإذا كان ثمةّ مشكل فقد يكون مردّه إلى (..)
 نوع من التّجميع، تجميع ع  امّة، أو عمل الفكر الفلسفيّ حصرا فيما المصطلح من عمل التّواضع الجمعيّ وربّما أيضا إلى

نقديّ ما يجعل الخطاب النّقدي مثار جدل وخلاف، خاصّة أنهّ سُة مفارقة فيه « تهجين»المناهج وهو أقرب ما يكون إلى 
وأمارة على تفاوت قيمته بسبب من مؤثرّات شتّى، قد تكون أجنبيّة )انجليزيةّ وفرنسيّة خاصّة(، ولعلّ في هذا ما يسوغّ القول 

لخطاب النّقدي عندنا، خطاب قلق لا يكاد يجري على وتيرة حتّى يحرفها على أخرى، بل لعلّه بدأ اليوم يصطنع رواسُه بأنّ ا
في فضاء الذّاكرة النصيّة، « رواسم » الخاصّة كلّما تعلّق الأمر بإعادة استعمال كلمات وصيغ وتراكيب بعينها أو بإطلاقها

نسج على »يدة، ولعلّ خير دليل على ذلك هذه البحوث الجامعيّة التي تحوّلت إلى حتّى تبتعثها وتحمّلها ثانية سلطة جد
 .حيث العناوين هي نفسها، والتصوّر هو نفسه« المنوال

 النّقد الأدبي مجـــاله السّاحة الثقّافيّة لا الجامعة

التونسي منذ أكثر من نصف قرن، على يتحفّظ الدكتور محمد صالح بن عمر وهو أحد النقاد الفاعلين بقوة في المشهد الثقافي 
الذي لم يوجد في النّقد الأدبّي مطلقا، فما كتبه الشّكلانيّون الرّوس في العشرينات ورولان بارط « المدرسة»استخدام مصطلح 

ه في السّتينات وكذلك باختين وتودوروف وجيرار جينيت وقريماس قام على تطبيق المنهج البنيّوي الذي وضعه سوسير وقوام
انّي دراسة اللّغة في ذاتها ولذاتها، كما أنّ النّصّانيّة التي طبّقتها جوليا كريستيفا ونظريةّ جماليّة التلقّي التي استعملها يوس الألم



 

28 

                                                                                                                                                                                                         

 للنظرية التّداوليّة التي نظرت إلى النّصّ على أنهّ خطاب وربطت سياقاته بالمقام ووجّهت  ليسا إلاّ تطبيقين من زاويتين متقابلتين
عنايتها إلى كيفية استعمال المتكلّم للّغة وكيفية تلقّيها من لدن السّامع، هذه النماذج وغيرها يستعرضها الدكتور بن عمر 

لم توجد قطّ مدارس نقديةّ وإنّما يتعلّق الأمر بمناهج لم يضعها نقّاد بل فلاسفة ولغويوّن وعلماء في »ليخلص إلى القول بأنه 
أحدهما البحث العلميّ  :ما يمارس في الجامعة ليس نقدا وإنّما هو نوعان  فهو يرى أن« النّقد»ص ، أما بخصو «مجالات شتّى 

الأكاديميّ في الأدب وخاصّيته أنّ الذي يمارسه يتوجّه به إلى المتخصّصين دون غيرهم لا سيّما لجان المناقشة ولجان الانتداب 
في المدرج من محاضرات   ، والنّوع الآخر هو ما يلقيه المدرّس الجامعيّ على الطلّبةوالتّرقية واللّجان المشرفة على المجلّات العلميّة

وما يقوم به في قاعة الدّرس من تطبيقات، فهذا ينتمي إلى تعليميّة الأدب لا إلى النّقد، والتّعليميّة هي فنّ توصيل المعلومات 
في السّاحة الثقّافيّة لا في الجامعة ولا يشت   رط في ممارسه أن يك  ون ج  امعيّا المتّعلّمين، أمّا النّقد الأدبي فيم   ارس   والمفاهيم إلى

مثل عب    اّس محمود العقّاد وغ  الي شكري وادوارد الخراّط في مصر وعيسى النّاعوري في الأردن ومحمّد الحليوي وبوزياّن السّعديّ 
طابه إلى جمهور الأدب الذي لا يتألّف بالضّرورة من متخصّصين وأحمد حاذق العرف في تونس، وخاصّيته أنّ ممارسه يتوجّه بخ

أنا مثلا حين ألقي محاضرة في دار ثقافة »ومتعلّمين، ولا يخفى أنّ نوعيّة المتلقّي تؤثرّ تأثي   را عميق ا في الخطاب، يقول بن عمر 
رح المفهوم الذي يدلّ عليه باللّغة العامّة ذكر المصطلح بش  عن الأدب لا أستعمل من المصطلحات إلاّ ما شاع كثيرا وأعوّض

 .«أي غير العالمة حتّى أتواصل مع الجمهور

وبهذا المعنى يفضّل محمد صالح بن عمر ألّا يختزل توفيق بكار في صفة النّاقد بل يشبّهه بلطفي السّيّد في مصر فهو أب من 
ثقّافيّة واختلاطه بالأدباء والفنّانين تماما مثل زين العابدين آباء الأدب التّونسيّ لحضوره المكثّف طيلة حياته في السّاحة ال

السّنوسي ومنجي الشّملي وأبي القاسم محمّد كرّو ومحمّد العروسي المطوي رحمهم الله، لق د خ دم ه   ؤلاء الأدب التّونسيّ كلّ 
 .عظيماعلى طريقت   ه وفي المج   ال الذي يتحرّك فيه وكان تأثيرهم في مسيرة هذا الأدب 

ساهمات الأربع التي بنينا عليها مقاربتنا السؤالَ من مختلف جوانبه، فالقول بموجود مدرسة تونسية في النّقد 
م

هكذا إذن تطوّق الم
الأدبي ينطوي على مجازفة إذ الأمر أقرب إلى المشروع منه إلى المنجز المتحقّق، هذا المشروع ينطلق من تراكمات معرفية لعبت 

التونسية دورا بارزا منذ تأسيسها، لا سيما فيما يتعلق بتمثل المعرفة النّقدية الغربية وتطبيقها على متون تراثية  فيها الجامعة
ومنجزات إبداعية حديثة، وتبدو تجربة توفيق بكار في هذا الصّدد نموذجية، لكنّ هذا الدور لا يمكن أن يكون قوياّ ومؤثرّا إلّا 

شتّى خارج إطار الجامعة وأمام جمهور من العامّة، ليس النّقد الأدبي في هذا التصوّر درسا  إذا ما استمرّ بأشكال تواصلية
جامعيّا فحسب بل ممارسة ثقافية تأسيسية، فالعقل النّقدي أساس الحداثة وثقافتنا التي لم يتأسّس فيها مفهوم النّقد هي التي 

 .غامرة ضرورية تأصيلا لكيانتجعل من الممارسة النّقدية اليوم أكثر من أيّ وقت مضى م

 

 



 

29 

                                                                                                                                                                                                         

 النقد في ليبيا:السابعة: المحاضرة  

لازال الأدب الليبي يعاني من غياب النقد، وبالتالي، كنتيجة؛ غياب الناقد. وباستثناء بعض الجهور الفردية التي انتهت بانتهاء 
ر رهين القراءات الانطباعية يقوم عليها آجال أصحابها، لم ينشأ في الأدبي الليبي أي توجه نقدي، أو ناقد مختص، وظل الأم

، نحاول أن نجمل أهم الآراء حول النقد والنقاد في التجربة الإبداعية في ليبيا، المحاضرة في هذا .مجموعة من الكتاب والمبدعين
دبية في أين تكمن مشكلة النقد في التجربة الأ:دعما لملف العدد بالخصوص، من خلال ثلاث أسئلة أو محاور أساسية، وهي

ليبيا؟كيف تقيم التجربة النقدية في ليبيا؛ من ناحية التجربة النقدية والنقاد؟لماذا يغيب النقد الأكاديمي، ولا نجد له حضوراً في 
 الحياة الثقافية في ليبيا؟

موعة من مثقفين وهي محاول رأيناها تختصر أهم إشكاليات النقد في ليبيا، لتكون مفتاح هذا الاستطلاع، الذي التقينا فيه مج
ن عدم قيام النقاد الحقيقيين بدورهم في النقد للنتاج الأدبي، هو ما جعله مازال يراوح، وهو ما يجعل الأسُاء .وكتاب ليبيين

تتكاثر بشكل الكم لا الكيف! وأعتقد أن المتواجدين بساحة النقد الآن يقدمون براءات انطباعية للنصوص الأدبية، ولا 
وبعضهم نراه يكتب بشكل مجامل للكاتب، وهذا أراه في نظري لا يخدم النص ولا .دية، ماعدا القلة قليلةدراسة تشريحية نق

لذا نجد المدرسة .الكاتب إذ لابد من أن أرى كشاعرة مواطن الضعف في نصي؛ في تركيبته ولغته لكي أصنف وأقوي نصي
بدأت من زمن، وربما هذا يرجع لفقرها والساحة النقدية من النقدية في ليبيا مازالت في بداياتها، أو إنها تحبو حتى وإن 

 .المتخصصين، إلا بعض الأسُاء المحدودة

 الأدب اللليبي و نقده:

النقد والأبداع الأدبي وجهان لعملة واحدة.. بل توأمان سياميان.. يفترض بهما ان يعيشا معا.. ينهلان من نفس النبع 
لك بمعدة مشتركة.. وقلب واحد كذلك مسؤول عن سريان الدم في ويحتسيان من نفس الكأس.. ويهضما كل ذ

 الأبداع الأدبي بجميع اشكاله وفنونه من شعر وقصة ورواية ونثر وخاطرة بحاجة ماسة وضرورية لعين ناقدة ونافذة.عروقهما

قد ما يشوبه من اعوجاج تنفذ الى اعماق النص وتنبش فيه لتستخرج ما فيه من درر او لتزيل عنه ما يكتنفه من غموض او تنت
 .لغرض اصلاحه او ترميم ما شابه من كسور او خدوش

الناقد بالطبيب الذي يشخ الحالة.. ربما هو كذلك مرآة للمبدع يرى هو اولا ومن ثم جمهور المتلقين من خلاله ما ينعكس على 
ه المتلقي انه يمتلك خاصية سبر الاغوار.. اشبه انه الواسطة بين المبدع والمتلقي.. يستطيع هذا الناقد ان يرى ما لا يرا.سطحها

بالجواهرجي الذي يستطيع تقييم التحفة الفنية بعينه المجردة.. لكنه لا يستغني عن ادوات اخرى ليرى ما دق من نقوش ورسوم 
ريج وكالنخلة بلا ثمر المبدع بلا ناقد ينقد عمله او ينتقده الزهرة بلا ا.ليحسن تقييم التفة ويسومها سوما حسنا يرفع من قدرها

غياب النقد اضر ولا زال يضر  .أو السحابة بلا مطر. إنهما جناحان يطير بهما العمل الابداعي ليحلق في سُاوات بعيدة



 

30 

                                                                                                                                                                                                         

بالمبدع.. انه يعرض سلعته في غير سوقها فمهما كانت جميلة ومميزة فلن يشعر بذلك المتلقي او لن يرضى عن فعله الابداعي 
 .من تحت مجهر الناقد الا بعد ان تخرج

هناك من النقاد من يرى أنه ليس بالضرورة تدريس مادة النقد الليبي لطلبة الدراسات العليا، لأنهم يرون أن الخصوصية تكمن 
ماذا عن ثقافة الناقد وذاتيته التي هي جزء من … في العمل الأدبي، بخلاف الأدوات النقدية التي تتشابه بين الأقطار، ولكن

لنقدي، فقد ذكر طه حسين أن تأريخ الأدب ليس بالعلم الخالص ولا هو بالفن الخالص، ففيه موضوعية العلم وذاتية العمل ا
(، فكيف 70_69الفن، وأنه يستحيل على غير الأديب أن يؤرخ الأدب )حسين الواد: في تاريخ الأدب مفاهيم ومناهج،

 لنصوص؟بالنقد الذي يتطلب إحساسًا مضاعفًا لاستشعار جمالية ا

وليس … إن الشروع في عملية النقد تعني الارتباط بالنص موضع الدراسة، وهذا الارتباط ليس مشروطاً بإقليم أو ديانة أو زمن
للناقد أن يتناول نصًّا بدافع الشفقة، لأنها تحول دون التفاعل مع النص وتخلق نوعًا من التهيب بينهما، وإن حدث ذلك فلن 

الأهمية، لأن اختيار النص المقروء ليس نابعًا من احتياج لقيمة الدراسة، وهذا ما يضع الكثير من  يكون للعمل النقدي تلك
علامات التعجب أمام الشعارات التي تدعو إلى تناول النص الليبي بالنقد، كان الأجدر أن تموجه تلك الشعارات والأسئلة 

 !اوله؟للنص الأدبي الليبي، لماذا لم يمقنع النقاد الليبيين لتن

إن الإجابة عن السؤال السابق ليست من السهولة بمكان، فلربما يكون سبب العزوف عن تناول الأعمال الأدبية الليبية، 
بأدوات نقدية متقدمة، هو الخوف من سطوة المؤلفين وتعسفهم في بعض الأحيان، بل وإملاء المنهج الذي ستتناول به 

الإبداعية على صفحات التواصل الاجتماعي وتفاعل المتلقين، الذي يمواجه  نصوصهم! وهذا ما يتضح من متابعة النصوص
باستنكار طريقة القراءة من قبل بعض المبدعين، مما يجعل الناقد يخفي قراءته طي الأدراج في بعض الأحيان في انتظار أن يموت 

 !المبدع أو يموت هو، أو أن يختصر الطريق ويأخذ نصًا لمبدع قد مات بالفعل

الناقد الليبي له الحق في أن يدرس أي نص شاء، ويعتبر عمله ليبيًا، لأنه ينتمي له فقط، وليس بالضرورة أن يستند على  إن
مبدع ليبي، إلا إذا أحس أنه في حاجة إلى ذلك، أي انه وجد تفاعلًا بينه وبين النص الذي يشاء دراسته، وألا يكون الأمر 

 .نية بهذا الأمرمفروضًا عليه من قبل المؤسسات المع

وكثيراً ما يتداعى إلى مسامعنا أن النقد الليبي لم يواكب الإبداع وأنه لم يطور أدواته التي تمكنه من البحث المعمق في النصوص، 
وهل يموجه هذا السؤال أيضًا إلى الناقد؟ أم أنه ليس المسؤول عن ذلك، إذ لا يمكنه أن يجعل من نصه النقدي قصيدة  

راقص، لتجذب المتلقي الأولي، وهذا سؤال آخر لمن يحمل شعار تأخر النقد، هل اطلع هؤلاء على الرسائل  كلاسيكية بجرس
الجامعية ورسائل الماجستير النقدية المركونة في أسفل أدراج المكتبات الجامعية؟! هل م  الاهتمام بها ونشرها ومناقشتها وتقويمها 

 !لإنتاج المزيد؟ من قبل الجمهور الواسع، ليكون ذلك حافزاً



 

31 

                                                                                                                                                                                                         

إن أزمة النقد في ليبيا هي أزمة كل التخصصات الأخرى، من معاناة الغياب المؤسساتي، فهي ليست سوى جهود فردية، وهي 
أزمة الإبداع الذي عانى من انعدام التسويق وقلة النشر، وتضخم شبح الرقابة المقيتة، إن النقد يعني التفكير، والعزوف عنه هو 

 .يرعزوف عن التفك

النقد في ليبيا كان دائما عصاميا ونتاج اجتهادات من قبل أفراد حاولوا إطلاق الحوار والرؤى النقدية داخل المناخ الإبداعي 
النشط، تميز في معظمه بنهجه الانطباعي في غياب المختصين في مناهج النقد الحديثة، ولأن النقد نشاط يحتاج للبحث 

الوسط الأكاديمي هو ورشته الفاعلة ومصدر حيوته، لكن للأسف بسبب تردي أوضاع والمراكمة فمن المفترض أن يكون 
الجامعات لدينا والدراسات العليا، لم يسهم هذا الوسط إلا فيما ندر جدا في خلق حركة نقدية فاعلة ومتجددة، وحتى معظم 

ظريات السائدة أو اشتغلت على أدباء عرب مع رسائل الماجستير والدكتوراة في مجال النقد الأدبي اتجهت إلى إعادة إنتاج الن
فيما يخص المبدعين الليبيين، في الوقت الذي   قصور واضح في التفاعل مع البيئة الأدبية المحلية، وحجتهم دائما غياب المراجع

 الذي مازال في من المفترض أن يبادروا إلى تأسيس المراجع وفق تطبيق النظريات الأدبية والمناهج النقدية على النص الليبي
معظمه يغامر خارج أي حركة نقدية بقدر ما تطلق الحوار معه تكتب له تاريخا أو سردا يراكم مسيرة وتطور ونقلات الإبداع 

ولتعويض هذا القصور اجتهد مبدعون ليبيون، روائيون وشعراء وقصاصون في كتابة رؤى نقدية متفرقة  .في كل الأجناس الأدبية
لة والتفاعل مع المنتج الإبداعي، وفي معظم هذه المحاولات كان المبدعون يكتبون النقد أحيانا من باب تميز بعضها بالأصا

في ما يمكن   الدفاع عن حساسياتهم الجمالية الجديدة وعن نصوصهم المغامِرة. غير أنه في المحصلة تعاني ثقافتنا من عوز ظاهر
لمجالات ، وهذا ما انعكس على النقد الأدبي الذي لا يمكن أن ينشط إلا في تسميته العقل الناقد أو التفكير الناقد في كل ا

مناخ نقدي شامل من شأنه أن يفكك العلاقات كافة في المجتمع وفي النص ويطرح حيالها الأسئلة الأصيلة، وبقدر ما يحتاج 
دب إلى مثل هذا الفضاء، والبعد العقل النقدي إلى فضاء من الحرية وإلى بعد مؤسسي يعمل ضمنه بقدر ما يحتاج نقد الأ

المؤسسي يتمثل في الجامعات وفي مراكز البحث وفي الدوريات المختصة بالنقد )التي لم أسُع بها في ليبيا( حيث كان المساحة 
لبا المتروكة للنقد غالبا ما تكون متطفلة على مجلات ثقافية متنوعة أو صفحات ثقافية مستعجلة في الدوريات، أو في ندوات غا

 ما تذهب الأوراق الملقاة فيها أدراج الرياح

أبريل  13الصادرة عن رابطة المعلمين للصداقة والثقافة في ليبيا، ضمن عددها الصادر بتاريخ ” صوت المربي“نشرت مجلة 
ص ما يعانيه النقد في ليبيا آنذاك من تدني تحليلي عن1956 د تناول النصوص م مقالًا بعنوان )مستقبلم النقدِ في ليبيا( يشخِّ

الأدبية المختلفة. ويقول المقال )إنّ الناقد الليبي، مع بداية الخمسينيات، كان على درجة واضحة من السطحية والتقريرية، 
والإشارة هنا اليوم إلى ذاك المقال  .(وغيرها من سُات الناقد المبتدئ، إذ اتجه إلى التعميم في أحكامه، دون تعليل أو تمحيص

التاريخي القديم الذي يرجع إلى أكثر من خمسة وستين سنة، غايته الأساسية هو التذكير والتأكيد على حرص المشهد الأدبي 
لفضاء على تناول قضايا النقد في ليبيا مبكراً خلال أزمنة بعيدة، وكذلك اهتمام الصحافة الليبية بالنقد والتي كانت وقتذاك ا

 .الوحيد لنشر واستعراض كتابات النقود الأدبية المختلفة، نتيجة ندرة طباعة الكتب المتخصصة، وانعدام وسائل نشر أخرى



 

32 

                                                                                                                                                                                                         

وبالتالي فإن إعادة مناقشة قضية النقد في ليبيا مجدداً هنا في هذا الزمن، من خلال محاولة الإجابة عن السؤال حول )كيفية 
محلك سر(، ونعاني القصور )نقاد في ليبيا؟( يشي بأننا بعد أكثر من ستين سنة لا زلنا نراوح مكاننا تقييم التجربة النقدية وال

لم تثمر في إصلاح النقد، رغم اليقين التام بأن  -إن وجدت –الفكري ذاته والغياب النصّي نفسه، وكأن علاجاتنا السابقة 
ذلك مجتمعات أخرى. ويقودنا السؤال المطروح بلا شك إلى أزمة النقد لا تقتصر على مشهدنا الوطني فحسب بل تطال ك

سؤال أساسي آخر هو )هل يوجد لدينا نقاد؟( على غرار ذاك السؤال الشعري الذي فجره الراحل خليفة التليسي، في 
التي طرأت على  خمسينيات القرن الماضي ولازلنا نعتبره سقفاً لتقييم شعراءنا رغم الكثير من المتغيرات والمستجدات الإبداعية

 .النص الشعري موضوعياً وتقنياً 

إن  مجموعة من القراءات النقدية الانطباعية فقط، وهي وإن اعتبرناها نقداً، إلاّ أنها تظل لا تتضمن الغوص العميق في 
قود الزمنية من النصوص الإبداعية وتفكيكها وتحليلها وفق مناهج نقدية حديثة. والنقطة الثانية هي عدم تمكننا طوال هذه الع

توفير فضاء نقدي وإعداد ممارسين وكتاب متخصصين في هذا المجال، وإصدار مطبوعات متخصصة في نقد القصة القصيرة، 
ونقد الشعر، ونقد المسرح، ونقد الفنون التشكيلية وغيرها، وهذا في تصوري يرجع لسببين، أولهما عدم غزارة المنتوج الإبداعي 

لفنية كافة، وثانيهما عدم وجود صحافة نقدية تنشر الكتابات النقدية الشاملة على محدوديتها. وثالث في الأجناس الأدبية وا
النقاط تتمثل في الهوة الواسعة بين الدراسات الأكاديمية الجامعية والمنتوج الأدبي الإبداعي، والابتعاد عنه، وعدم متابعته وتناوله 

 .في دراسات نقدية تخصصية عميقة

لأسباب، وأخرى غيرها، تجعل فاعلية الحركة النقدية في ليبيا متواضعة جداً، وبلا ملامح فنية مميزة لها، وافتقارها لنقاد كل هذه ا
متخصصين في الأجناس الإبداعية كافةً. أما على صعيد المنهج النقدي في ليبيا فإنه لم ينفتح على التجارب النقدية المتقدمة  

لذي استفاد من المدرسة الفرنسية تحديداً، وعمل على تطوير أدواته ووضع سُات هوية نقدية كما نجده في المغرب العربي ا
مميزة، عكس ما نشهده في ليبيا فرغم محاولة السير على خطى المدرسة النقدية الشرقية والمصرية تحديداً، إلاّ أن الاستفادة منها 

لمنهجية القديمة وعدم قدرتها على التطور وتحديث أساليبها وتقنياتها محدودة جداً، بسبب إبقاءها على تقليديتها ا -فيما أزعم-
الفنية في التصدي للنصوص الإبداعية أثناء الممارسات النقدية عملياً. وإجمالًا تظل كل الجهود النقدية الفردية محترمة وتستحق 

 ..الكثير من الدعم والتشجيع والثناء

عيّة محدّدة قد لا تتوافر لديّ، والنقد هو الحمكم والحمكم يتّصف بالنسبيّة. والتجربة تفاعل نقد النقد يحتاج وعياً معرفيّاً ذي مرج
الكاتب مع موضوعه. الإبداع يسبق النقد غير أنّ نقدنا إمّا أن نجده متأخّراً جدّاً عن الإنتاج الأدبّي أو متجاوزاً له وسابقاً 

 .عليه

فنّ يّا؛ً  -أحياناً أخرى–، فنكتشف متأخّرين أنّ لدينا إنتاجاً مبهراً أهمله نقّادمنا، ويتأخّر عن إبداعنا زمنيّاً  -أحياناً –يتأخّر نقدنا 
مه أمطمر نظريةّ ولا أمسس معرفيّة ويتقدّم عليه فيما يشبه التيه والتعالي إلى درجة التنظير  .لأنهّ في مجمله لا يزال انطباعيّاً لا تحكم



 

33 

                                                                                                                                                                                                         

بأنّ نقد الأدب تابع للأدب زمنيّاً  -أو جاهلاً –بتجاوزها ولا تخطيّها، متجاهلًا  ورسم مسارات وقوالب لا يَسمح للإبداع
 .ولاحِق له وليس حاكماً عليه

بعض نقّادنا ليسوا نقّاداً بقدر ما هم مجاملون، يكتبون عن بعض الكتّاب وبعض الكاتبات ليتقربّوا منهم ومنهنّ. وبناءً على 
 .ة تهمهم اجتماعيّاً أو أجناس أدبيّة تحظى بجماهيريةّ كبيرة ليكونوا معها في الواجهةذلك ينصبّ اهتمامهم على أسُاء معيّن

في بعض جامعاتنا نقد ونقّاد، بعضهم متمكّن من أدواته ويمارس النقد بثقة، وبعضهم يحترف الوصف السمج ويحسبه نقداً، 
لأدب الليبّي إلّا قليلًا، إذ لم يصل إلى الكثيرين من ويكتب النقد فقط ليحصل على ترقية وظيفيّة. وفي جامعاتنا لا يمدْرس ا

باحثينا أنّ أدبنا أيضاً أدب، وأنّ تخلّفنا الحضاريّ والثقافّي ليس من الضروريّ أن يكون منسحباً أيضاً على نصوصنا. وفي 
 .جهعلى المؤلّف أن يموت حقيقة لا حًكماً كي يمسمح لباحث بتناول إنتا -غالباً –جامعاتنا الليبيّة 

لّ منابرنا  الناشر أيضاً ناقد، وهو في العادة لا ينشر إلّا لمن يعرفهم مسبقاً، إمّا شخصيّاً أو عبر وسائل الإعلام؛ لذلك يظلّ جم
 .صحفاً ومجلات ودور نشر عاجزة عن البحث عن الجديد وتقديمه

أصبح مجرَّد غايةٍ لمرتّبٍ مجزٍ، ولم يعد ممارسةً أصعب هذه الأسباب، وأشدّها إيلامًا، هو فراغ البحث الأكاديمي من محتواه، ف •
مستمرة ومتوالية للبحث العلمي، فاكتفى من يصلون إلى اعتلاء سدّة التدريس في الجامعات بأقلّ القليل، وانتابهم الكسل، 

ث والكتابة وزاد الطين بلّة طبيعة تكوين الجدول الدراسي المزدحم لأعضاء هيئة التدريس، فلم يعد لهم وقت جيد للبح
 .والمتابعة، فاكتفوا بالنزر الذي ينالون به بحوث الترقية، أو يقترحون به موضوعات رتيبة للماجستير أو الدكتوراه

ومسألة أولى تعود للتكوين العلمي؛ فنحن لم نتعوّد الاهتمامَ بأدبنا وتراثنا، وكثير من أقسام اللغة العربية تخلو من مادة  •
ولا تطرح نماذج راقية منه أمام الطلاب في المراحل الجامعية المختلفة سواء للمتخصصين منهم أم غير  لدراسة الأدب الليبي،

 .المتخصصين، فمن نشأ وهو يجهل أدب بلاده، فلن يكون إلا زاهدا فيه، جاهلا بقيمته

لت لها من شأنه جدا، لم ومن صور هذا الجهل أنّ طالبةَ دراساتٍ عليا سألت أستاذتَها عن الشاعر حسن السوسي، فقلّ  •
 !تعرف له أي ديوان، واعتبرته مجرد عابث قليل البضاعة لا يستحق البحث والدراسة

وهناك قضية النشاط العام في الجامعات، فإقامة مناشط للكتاب والمثقفين داخل الجامعة تزيد من التواصل الثقافي، وتقوم  •
 .بملء فراغ التعريف، وتشحذ همة المتابعة

إلى المشروع النقدي، فغياب التصوّر من الأصل عند الأكاديميين يجعل الأمل في بناء صورة نقدية منهم ضعيفا جدا،  وعود •
لم يفكر أحد في مشروع نقدي ذي صبغة محليّة؛ ليس من حيث الإضافة للمنجز النقدي العام، ولكن على الأقل أن تكون 

 .المنجز في الآداب العربيةهناك صبغة محلية عامة تفيد من التأصيل الموازي 



 

34 

                                                                                                                                                                                                         

وضعف النقد أضعف حركة الأدب، فكلمّا زاد الوهج الإبداعي، وأمنتِجَت الدواوين الجديدة، والمسرحيات، والروايات،  •
ب موًّا! وهو أمر غريب جدا  .والقصص زادت متابعة النقّاد خم

اصة، وبمتابعة ورغبة ذاتية من الصحفيين والكتاب، والانفصام بين النقد في الجامعات والنقد الموازي الذي يمكتب بجهود خ •
 .قضية لها أكثر من سبب، لا يمكن أن يلقى فيها اللوم على الطرف الثقافي المتابع

 النقد الليبي الأكاديمي:

ولي، والد  بل هو حاضر بقوة خاصة في السنوات الأخيرة على الصعيد المحلي  النقد الأكاديمي ليس غائبا عن الساحة الثقافية
والملتقيات داخل وخارج ليبيا عن الإبداع الليبي المتمثل   حيث نوقشت عديد الرسائل وأجزيت كثير من الأبحاث في المؤتمرات

عن الحركة الثقافية في ليبيا ” عوض محمد الصالح“في الدواوين والقصص والروايات، مثلت أولى خطواتها فعليا رسالة الدكتور 
”: عز الدين إسُاعيل“العالم والناقد   م، وقال عنها1996  امعة الإسكندرية التي أجيزت عام)الشعر الحر في ليبيا( ج

 .()وبرسالتك هذه قد وضعت الأدب الليبي على خارطة الأدب العربي

دت  ربما كان الحديث عن هذه الهوة متأخرا جدا، فهي اتسعت في السنوات ما قبل عقدين مضيا، لكنها سرعان ما رمتقت وسم
ا من الألفينيات، حيث أجيزت العديد من الرسائل في جامعة طرابلس، وبنغازي، وعمر المختار، تحمل أسُاء لقصص بدء

في دراسته الماجستير حول رواية التابوت لعبد ” د.عماد خالد“وروايات ودواوين لأدباء ليبيين بدأها في جامعة )عمر المختار( 
 .م2008الله الغزال 

م، عن جامعة عين 2016نني قدمت رسالتي للدكتوراه عن روايات أحمد الفقيه التي أجيزت عام على الصعيد الشخصي فإ
 .شمس وتولت وزارة الثقافة المصرية نشرها في كتاب، ضمن سلسلة دراسات أدبية بالهيئة المصرية العامة للكتاب

ار معجم السرد العربي، حيث تولينا ، نعمل ضمن خطة مكتبة الإسكندرية لاستصد”د.عماد خالد“ونحن الآن أنا وزميلي 
أثناء   (، وقد اعترضتنا العديد من العقبات21ملاح السرد الليبي في العقد الأول من القرن )معا ما يتعلق بليبيا فيه، بعنوان 

 .التواصل الشخصي مع بعض الأدباء، بينما رحب الكثير منهم بنا وقدموا لنا كل عون ومساعدة

النقد الأكاديمي حاضر وبكل قوة في الفاعليات الثقافية المحلية والدولية، وكذلك الإبداع الليبي حاضر أعود بك لنقطة البدء، 
بكل قوته في المجال الأكاديمي المحلي والدولي، ومن منبركم هذا نأمل ونطمح تكوين جمعية للنقد الليبي تجمع وتوثق عرى هذا 

هدريز أن هناك تجارب شعرية ليبية بدأت تفرض نفسها، تتدفق شعريتهم من ترى أستاذة النقد بجامعة صبراتة أمينة .التواصل
واقع تجربتهم الحياتية. وأشارت في كتابها )جدلية الحبس والإبداع في أدب السجناء(، أن القصيدة التي كتبت داخل 

تاب ليبيين من جيل السبعينيات لم تكن مجرد أداة توثيقية للواقع فقط بل كشفت ع ن أساليب شعرية ساهمت في الزانزينلكم
 .تطور القصيدة الشعرية في الأدب الليبي



 

35 

                                                                                                                                                                                                         

  إلى أي مدى كانت التجربة الحياتية ومغامرة .في هذا الحوار تتحدث الدكتورة أمينة هدريز عن واقع الأدب والنقد في ليبيا
 التجريب حاضرة في القصيدة الليبية المعاصرة؟

على الحلم، تتدفق من اللاوعي إلى الوعي، هذا التدفق الشعوري يعبر عن حالة    الشعر لحظة شعورية منفلتة تسعى للقبض
القلق الدافقة للذات الشاعرة التي تنقلها للمتلقي عبر وسائل أسلوبية وحالات فنية هدفها خلق جمالية تثير انفعالا لا تقرر 

 .حقائق ووقائع. فالشعر نص الاحتمالات والإمكانات، نص الحلم
تجربة شعرية عن تجربة حياتية بشكل أو بأخر، ولكن دافع تلك التجربة هو خصوصية تحقيق الشعرية والمفهوم لا تخرج أي 

الجمالي، فإذا نحج الشاعر في تجسيدها بإمكاناته وقدرته على خلق لغة خاصة بتفجير سكونيتها وخلق حركة داخلها تتحقق 
 .الجمالية كأسلوب يثير فينا انفعالات وأحاسيس ممتعة

التجربة الحياتية رسُت مسار القصيدة الليبية المعاصرة، وكان لتجارب الشعراء وطرقهم الفنية الأثر الكبير في خصوصية التجربة 
الشعرية المعاصرة نلاحظها عبر تطور القصيدة وتحولاتها على مستوى التركيب والدلالة وعلى مستوى رؤاهم. في تتبعنا لتلك 

طالت القصيدة منذ بدايتها عند رواد الشعر الليبي الحديث مرورا برواد الحداثة الشعرية بتأسيس  التجربة نرصد التحولات التي
رؤى شعرية كانت معبرة عن واقع عاشه هؤلاء الشعراء، سريان تطور القصيدة نلمسه من خلال جيل من الشعراء والشاعرات 

، تجارب شعرية بدأت تفرض نفسها، أراها امتدادا للتجربة تتدفق شعريتهم وأحلامهم التي رصدوها من واقع تجربتهم الحياتية
الشعرية الليبية الحاوية والمعبرة عن واقع عاشته الأجيال السابقة، تطور تسرى دماؤه في مفاصل القصيدة عبّر عنه جيل من 

 .الشباب والشابات كانت القصيدة الشعرية ضاجة برؤاهم وتجربتهم

 :هنـ واقع النقد الأدبي الليبي الرا
  واقع النقد في ليبيا يعاني مأزقا حقيقيا، حيث يواجه هذا النقد حقيقة ضعف حركته على مستوى الممارسة المنهجية الجادة، إذ 

نجد البون الشاسع بين حركة الأدب في تطورها وإنتاجها الدائم على مستوى الرؤية والتشكيل في غياب رؤية نقدية يعوزها 
والتشبث بأدوات نقدية تقليدية لا تواكب التطورات المعرفية لهذا العلم، ذلك بانتهاج أدوات إجرائية  التكوين الثقافي والمعرفي،

تقليدية في التعامل مع النصوص الإبداعية من باب إعطاء الأولوية لمؤلف النص وتأثير حياته على نصه وصفا تحليليا دون 
الساحة للنقد المهادن المبني على حسابات شخصية وهو في التعمق في دلالات النص، كل ذلك أضعف حركة النقد وترك 

حقيقته نقد زائف مقيد بالذاتية والانطباعية وفي أحسن حالاته نقد مؤسس على النظرة الإيديولوجية في بعدها الثقافي أو 
 .التاريخي

ديمي والناقد المثقف، أغلب لتأسيس حركة نقدية فاعلة تواكب حركة التطور الإبداعي ضرورة ردم الهوة بين الناقد الأكا
الدراسات النقدية في المؤسسة الأكاديمية وفي الدراسات والبحوث الجامعية تعاني تشرذما بين إجراءات مناهج تقليدية في 

تعاملها مع النص الإبداعي وبين تيارات نقدية للنظريات الحديثة، حيث اتسمت بالتخبطية في رؤيتها النقدية واصطدمت 
ديث الذي أصبح واجهة نقدية دون أن يكون له أساس ابستميولوجي في تعاملها معه إجرائيا، إلى جانب انعزالها بالمصطلح الح

عن الواقع الثقافي للمشهد النقدي الليبي جعل الممارسة النقدية خارج المؤسسة الأكاديمية تنحصر في أغلبها في مستوى النقد 



 

36 

                                                                                                                                                                                                         

بعض الكتب الإبداعية من خلال الكتابة السريعة عنها باختيار منجز أدبي الصحفي الذي هو في حقيقته يعتمد على تقديم 
يعد في الحقيقة سبق صحفي يتم التركيز فيه على تقديم المساعدة للقارئ في إبراز بعض السمات الأساسية لهذا الإبداع، ذلك 

يم النصوص في دلالاتها وقيمتها الفنية، لأن مرجعيته انطباعية ووجهة نظره ذاتية تصف العمل الإبداعي وصفا لا يضيف ولا يق
 .فالنقد الصحفي نقد انطباعي لا يجد صعوبة في فهم النصوص واحاطتها بالأحكام التعبيرية واللغوية الجوفاء

  هناك من يرى أن المرأة الكاتبة تؤثر التوجه نحو الكتابة الإبداعية وفي مقدمتها الرواية والشعر في حين تبدو جهودها في حقل 
 كيف ترين المسألة؟ .النقد الأدبي بسيطة

  تنطلق الكتابة الإبداعية من موهبة يمتلكها الأديب، فالأمر لا يخضع لاختيارات بقدر ما يخضع لإكراهات ذاتية وكفاءة فطرية 
سع تجسد محمولات فكرية ورؤيوية، للخطاب الإبداعي والخطاب النقدي على السواء، في تصوري أن الخطاب الإبداعي أو 

انتشارا من الخطاب النقدي، ويرجع ذلك لطبيعة العمل الإبداعي النزاع للحرية المطلقة والتحليق في آفاق جديدة دون أن تحده 
أو تقيده حدود من خلال تفاعله المستمر مع محيطه، بينما الخطاب النقدي هو إبداع على إبداع أي نص مواز للنص 

التفسير وتقييم الجمالية، النص الإبداعي حرّ طليق والنص النقدي مقيد، ولكل منهما الإبداعي يستخدم اللغة أداة للتحليل و 
 .مجاله ومريدوه

  هل يمكن القول إن الرواية من أكثر الأنواع الأدبية تطورا وتجددا وقادرة على تطويع أساليبها حتى تكون في مستوى لحظة 
 التحولات. وأن الشعر تراجع لصالح الرواية؟

ن القول إن الرواية تعد من أكثر الأنواع الأدبية تطورا وتجددا، فقد احتلت الرواية موقعا جديدا في الأدب الليبي   نعم يمك
المعاصر على )مستوى الكم على أقل تقدير( ونرى تصاعدا واضحا من خلال إنتاج الروائيين والروائيات. فقد برز هذا الفن في 

يه إذ أصبحت منافسه للشعر ذلك لقدرتها على استيعاب التحولات المتسارعة في الواقع فترة ليست بالطويلة وتوسع دائرة مخاطب
ورصدها لمختلف الأفكار والقيم الإنسانية والرؤى الفلسفية والاجتماعية والإيديولوجية، نظرا لطبيعة هذا الجنس التركيبية التي 

ة وشكلت دلالاتها الفنية من خلال انفتاحها على مختلف لها قدرة على استيعاب خطابات مختلفة تضمنت في بنيتها التركيبي
 .الأجناس الأدبية الأخرى

  الممارسة النقدية هي بالأساس كفاءة معرفية تنبع من موهبة أو قدرة فنية وهو ما يطلق عليه بالذائقة الفنية، وحتى لا يغرق 
العلمية الدقيقة ويتمكن من أدواته الإجرائية ويطبقها بشكل  الذائقة الفنية( يجب أن يقيدها بالمنهجية)الناقد في رؤيته الذاتية 

احترافي، أكيد تخصصي الأكاديمي مكنني من القبض على الأدوات الإجرائية للمناهج النقدية وتطبيقها بشكل علمي ودقيق 
 .على ما أتصور لأنني أومن برؤية تقييد الذائقة بالمنهجية العلمية

ديث حاضراً وغائبًا، ربما لوقوعه في منطقة مربكة بين القارئ والكاتب، وهو ما يدفع بالسؤال يبدو المشهد النقدي الليبي الح
 اتجاه استجلاء كنه هذه الوضعية وكيف يمكن فهم طبيعة وجوده كممارسة.

بي، هذه كما يضعنا في مواجهة أسئلته الخاصة، وأوجه القصور الذي يلحق طبيعة العمل النقدي على المستويين المحلي والعر 
 مع الناقدين عبدالحكيم المالكي والدكتور حسن الأشلم بمصراتة.« الوسط»التساؤلات كانت موضع نقاش حوار خاص ب 



 

37 

                                                                                                                                                                                                         

 النقاد الليبيون:
أعتقد أن لدينا نقادًا، بحكم التراكم المعرفي الموجود على المستوى الأكاديمي في الجامعات الليبية وخارجها، إضافة إلى عمل 

لنقدية بمصراتة، طبرق والبيضاء وبنغازي.. إلخ، وتبقى القضية المفصلية هنا الطباعة والنشر، هناك الكثير من بحوث المختبرات ا
الدراسات الجامعية تتناول الأدب الليبي باتجاهاته المختلفة في القصة والشعر والرواية، جميعها ما زالت حبيسة الأدراج للسبب 

لنقدي بمصراتة بمشاركة زملائنا من الكتاب والنقاد تذويب أو كسر هذا الحاجز عبر النشر الذي ذكرته، ونحاول في المختبر ا
 الإلكتروني.

 أزمة النقد الأكاديمي في ليبيا :

لأسباب منها عدم السماح بطرح مصطلح الأدب الليبي وفرض على الأكاديميين دراسة الأدب العربي بصفة عامة، وبهذا خسر 
همة في سلسلة مراحل تطوره، مع منتصف التسعينات بدأ النقد الجامعي في الإعلان عن وجوده، ومع النقد الأكاديمي حلقة م

بروز المختبرات النقدية واقترابها من القارئ عبر الفضاء الإلكتروني وغيره، أدرك الناقد الأكاديمي ضرورة التحرر من العزلة وأهمية 
 تواصله مع الجمهور كخطوة مقابلة.

 قدية في ليبيا موازية لحيوية النص السردي وموضوعاتهالدراسات الن
على مستوى الممارسة المنهجية ما زالت متأخرة عن مواكبة درجة النضج الذي وصل إليه السرد الليبي، بسبب غياب المرجعية 

مرحلة المحاكاة للتجارب المجاورة، الثقافية في التعامل مع المناهج، وإشكالية اللغة الثانية عند بعض النقاد الليبيين، إذ ما زالنا في 
قطعنا مرحلة مع المدرسة المشرقية ومع بداية التسعينات دخلت المدرسة المغربية، وبذا فالنقد الليبي لم يحقق القفزة المطلوبة في 

 تحويل المحاكاة إلى لغة معرفية والنفاذ إلى عمق المرجعيات النقدية المعاصرة.
لمنظرين ونحن في أحسن الأحوال إذا أمكننا تطبيق النظريات أو تمثلها فهي خطوة جيدة، أنا الجدل الفكري ربما يكون لدى ا

أتكلم هنا على المستوى العربي، فأغلب المنتج العربي في المشرق والمغرب يرتهن إلى النظرية النقدية الغربية، مشكلة المشهد 
يع الأجيال من خلالهم تمثل النظرية، مما يجعل لكل مدرسة النقدي الليبي تكمن في عدم وجود تقاليد، بمعنى معلمين تستط

 نقدية رموزها وشخصياتها

 الناقد في إشكالية التحليل المبهم أو الغامض 
محتوى »هذا يذكرني بما قاله الناقد صلاح فضل معلقًا في مقابلة معه، عندما يعود لقراءة مقاله الأول في مجلة فصول بعنوان 

للغة ويستغرب كيف كان يكتب بتلك الحدة، الأمر مرهون بالتجربة والخبرة حال تملك الأدوات، كتب متأملًا تلك ا« الشكل
إذا كان العقاد مدح المقال فلا أعتقد أن أحدًا في »أنيس منصور ذات مرة مقالًا، وقيل له إن العقاد قد امتدحه, فأجاب 

ربعة أشهر وأعدت كتابة المقال ستة وعشرين مرة حتى يفهمه  توقفت عن الكتابة أ»، ويقول أنيس منصور «مصر فهم شيئًا منه
الناقد معني أولًا وأخيراً بتحليل النص ولا يريد أن يقدم معرفة جاهزة تتسبب في مشكلة للكاتب، «كل شخص في مصر

غي جوهر العملية اشتغلت على العديد من النصوص وأدرك ما تحيل إليه في سياقاتها، لذلك اكتفيت بالدوران حولها، وبما لا يل



 

38 

                                                                                                                                                                                                         

التحليلية، هناك أيضًا محاذير لها علاقة بالجانب الأخلاقي، ولك أن تتخيل إذا كان كاتب النص أنثى وفي بيئتنا الشرقية والعربية 
تحديدًا ما هي العواقب التي ستترتب حال ذكر هذه الجوانب، يجب ألا نضع كل الأشياء في دائرة التابو، نحن في النهاية بشر 

 ا مواقفنا في الحياة، ورؤيتنا الفلسفية والدينية والتحررية.. إلخ، شرط إلا تحاكم رؤيتي الخاصة النصوص.ولدين

 المحاضرة الثامنة النقد في موريتانيا:

 البنيوية التكوينية في النقد الموريتاني الحديث

طلق من النص الأدبي أو تطمح إلى ذلك وجدت يمكن للباحث المتأمل أن يلاحظ أن معظم المقاربات النقدية الموريتانية التي تن
صعوبة حقيقية في اكتشاف النص الأدبي ودراسة قوانينه بمعزل عن السياق الخارجي، ومن ثم فقد وجد معظمها نفسه مدفوعا 

نص تسعى إلى ردم الهوة بين داخل ال« وسائل»عن قصد أو غير قصد إلى الاستفادة مما يقدمه المنهج البنيوي التكويني من 
وخارجه أو على الأقل تطمح إلى ربط الصلة بين هذين الوجهين المشكلين للظاهرة الإبداعية الأدبية بما هي نشاط لغوي 

  .خاص تفترض منتجا ومتلقيا ومحيطا اجتماعيا وواقعا اقتصاديا وسياسيا وخلفية تاريخية
  :النقد البنيوي التكويني في موريتانيا

لتكوينية في موريتانيا منذ أوائل الثمانينات من خلال مجموعة من المقالات النقدية الصحفية التي ظهر أول اهتمام بالبنيوية ا
تأثرت بها على نحو أو اخر، كما أن مجمل المدونة النقدية التي ظهرت بعد ذلك منذ أو اخر الثمانينات لا يمكن فصلها أو 

لساحة النقدية في المنطقة العربية عموما والمغاربية خصوصا غير أن ثمة عزلها عزلا كليا عن هذا الاتجاه وامتداداته الواسعة في ا
ثلاثة نقاد موريتانيين يمكن تصنيفهم في هذا الاتجاه ولكل منهم خصوصيته في الاستفادة من هذا المنهج، وحدود هذه 

  :الاستفادة وهم
  : محمدو الناجي ولد محمد أحمد1-

حول قصيدة السفين « الشعب»جانبه التطبيقي خاصة في مقالاته المنشورة في جريدة  النقد الأدبي في« محمدو الناجي»مارس 
  .(والتي اتضح فيها تأثره بالنقد الاجتماعي )الواقعي الاشتراكي 1984

» السمات المشتركة والخصائص المميزة -معارضات ياليل الصب »وعنوانها:  1987ثم من خلال دراسته التي أعدها سنة 
على دبلوم الدراسات المعمقة من الجامعة التونسية خلال فترة إقامته في تونس للعمل في الجامعة العربية،  وذلك للحصول

  .«مقومات الشعرية في ديوان محمود درويش»وتحول فيها الناقد نحو المنهج الأسلوبي مؤقتا، ثم عدل عنه في دراسته الخصبة 
تلفة لا يفعل ذلك عن رغبة فضولية في التنقل، أو عن جهل بحقيقة المناهج والباحث وهو يتنقل بين الاتجاهات النقدية المخ

النقدية ودورها في بناء النص، وإنما تحركه الرغبة في الوصول إلى منهج يحط الباحث الرحال عنده وهو مشبع بالاطمئنان إلى أنه 
ختلفة، والتباينات المتنوعة، بعيدا عن المنهج الذي قد وصل إلى طريق أو آلية تمكنه من مقاربة الظاهرة الأدبية في أبعادها الم

  .يكشف عن زاوية واحدة من الصورة ويترك زواياها الأخرى عن قصد أو عن غير قصد
ويبدو لي أن الناقد محمدو الناجي كان موضوعيا في عملية تنقله بين المناهج النقدية، فقد بدأ بمنهج اجتماعي )خارجي( ثم 



 

39 

                                                                                                                                                                                                         

داخلي( ثم عاد إلى مستوى من مستويات التركيب بين المنهجين من خلال المنهج البنيوي  ) وبيعدل عنه إلى منهج أسل
  .التكويني. وتعد هذه المرحلة الرئيسية في عطاء هذا الناقد

أما نحن، وبشيء من الصدق مع القارئ »واستراتيجيته العامة من التصريح بمنهجه: »ويتحفظ الناقد في بداية تقديمه لعمله 
في مباشرة النص، ونترك للحظة « الفائدة»انطلقنا من أن المنهج الذي نتبعه هو منهج نحدده سلفا، وأن نعتمد مبدأ  فقد

  . النقدية حرية التحكم في تحديد الاتجاه أثناء مساءلتنا للنص، ولعل ذلك كان أقرب إلى الموضوعية
رأينا أن تحليلنا للنصوص قد »ناهج أو سعى لإلغاء حدودها، ولكن الناقد يعود ليتخفف مما قد يخيل للقارئ أنه توسع في الم

  .«استقر عليه ما يشبه توفيقية جولدمان، أو ما يعرف بالبنيوية التكوينية التي تجمع البعد الخارجي للنص إلى البعد الداخلي له
ومع »ض التحفظ مبررا سببه: وكأنما يخشى الناقد من الوقوع الصارم في دائرة التصنيف الدقيق فقد حرص على إبداء بع

مقاربتنا هذه للمنهج المستخدم في الدراسة، فإننا لم نتحرج من استخدام أية روافد أخرى نفسية أو تاريخية أو أيديولوجية، قد 
  .«تساعدنا على اكتشاف النص أكثر فأكثر وتسد من أزرنا في الوصول إلى أفضل نتيجة ممكنة

الاهتمام بالقضية »ود درويش، وتكشف أسباب اختياره عن مزيد من معالم منهجه النقدي وقد اختار الناقد دراسة شعر محم
ويبقى  «الفلسطينية التي ربط درويش نفسه بها، واندمج فيها وجدانه فأصبح خيطا من نسيجها وباتت عنصرا قارا في كيانه

ش أن يكشف هذه الحقيقة وأن يبرز تلك التساؤل الملح عند الناقد محمدو الناجي كيف استطاع النسق الفني عند دروي
  .الحالة

إن هذا الحوار »ويعود لينتصر لذلك التدرج، والحكم الذي أصدره، يقول متحدثا عن حوار شعري في أحد نصوص الشاعر، 
عرية الفاجع والممتع في الوقت نفسه لا يمكن أن ينقل عبر نص قصير يتسم بالنصاعة وأحادية الرؤية، وهنا تكمن القيمة الش

  لهذا النوع من البناء الطويل ذي الطابع الدرامي الذي تتصارع فيه إرادات ومشاعر مختلفة وتطلعات متناقضة
إن الناقد يركز على ترصد أرق الشاعر في البحث عن النص القادر على النفاذ إلى العالم بشقيه الداخلي والخارجي وإعادة 

ية التي لا يستطيع إعادة تركيبها وفك شفرتها إلا الناقدة أو القارئ تشكيله من جديد على نحو يكشف حقيقته الأصل
  .الحريص

يتطور درويش »ويلاحظ الناقد ما أسُاه تحولات القصيدة في مسيرة درويش الشعرية رابطا بينها وبين الخارج السياسي: 
ه ومعايشته للواقع المتغير لا يستطيع إلا أن وباستمرار من مرحلة إلى أخرى من المباشرة إلى الظهور إلى الخفاء ودرويش بحيويت

وتفجر كل شيء في الداخل  1967يتغير ويتطور فيما بين أسلوب وآخر وقد اشتعلت الثورة الفلسطينية ووقعت هزيمة 
  .«والخارج في الحلم والقصيدة، وشرع محمود درويش في أسفاره الكبرى بين الأمكنة والكلمات

لنسق الشاعر الإبداعي في تشابك الذاتي مع الاجتماعي، الوطني والقومي، والداخلي والخارجي ويبلغ الناقد ذروة اكتشافه 
أن الوجدان ليس مقصورا على الناحية الذاتية « عنفها»، وفي «رقتها»بطرافة صوره في »حين لاحظ أن محمود درويش أظهر 

لذروة منه شعر درويش ميدان الأحاسيس الوجدانية البحتة بل قد يمس القضايا الاجتماعية الكبرى، فالشعر الحديث وفي ا
  . «فردية كانت أم اجتماعية

وإذا كان محمدو الناجي ولد أحمد قد حاول أن يوظف إلى حد معين المنهج البنيوي التكويني، فإنه قد فعل ذلك فيما يبدو لنا 



 

40 

                                                                                                                                                                                                         

الفنية الجوهرية, وقد توسع في « تقنياته»مار من خلال مجموعة من الأدبيات الكبرى والمقولات الأساسية وليس من خلال استث
  .بعض فصول دراسته حتى اقترب كثيرا من أطروحات الماركسية خاصة في فصل الالتزام في شعر درويش

 : بات بنت البراء2- 
الشع ر  »وعنوان ه  1998من خلال عملها ال ذي نشرت ه سن ة  –وهي شاعرة أيضا  –تبرز المساهمة النقدية لبات بنت البراء 

  .1995 -1970الموريت اني الحديث 
ولعل عمل بات بنت البراء كان أجرأ محاولة لناقد موريتاني للاستفادة من هذا المنهج في دراسة الشعر ولم يصل بها الأمر أن 

  .تدخل في صرامة تفاصيل هذا المنهج أو ترتبط بجزئياته الإجرائية
هذا المنهج، كما « ميكانيزمات»من قبيل البنية الدالة، ورؤية العالم وغيرهما من ويحضر في تحليلاتها على نحو ضمني مفاهيم 

  .عولت على معطيات صادرة من مسارات بنيوية أخرى وإن على نحو أضعف
والناقدة كما يظهر عادت إلى المنهج في أصوله الغربية بشكل محدود، وفي تطبيقاته العربية على نحو واسع، ومن ثم فإنها وبغض 

« تعريب»محاولات  «ومزايا« »عيوب»لنظر عن قيمة عملها من الوجهة النقدية المعيارية فإنها قد أخذت بطريقة أو أخرى ا
  .هذا المنهج

  :وقد قسمت الناقدة الدراسة إلى ست بنيات سنركز هنا على البنية الدلالية منها لأهميتها في موضوع بحثنا
  .مرادفا مناظرا لها، وكأنها تريد أن تجعلها في منزلة واحدة« عريةالمضامين الش»ويلاحظ أنها وضعت مصطلح 

وهي تقدم تصورا عن تطور رؤية الشاعر الموريتاني للعالم ابتداء من عالمه المحلي في أحلامه، وانكساراته، ثم يتصاعد هذا الوعي 
  .المحلي الأصغرليتضخم في شكل قضايا قومية كبرى تنحفر بالطريقة نفسها التي انحفر بها عالمه 

وترى الناقدة أنه بمرور السنوات الأولى للاستقلال تبين أن الوعي التاريخي والإبداع الفني يقتضيان امتلاك منهج فكري، ونظرية 
  .عامة يمكنان من صياغة رؤية شاملة وقادرة على تحليل وصياغة اختيارات تلائم متطلبات المرحلة الجديدة

والوطن في هذه »يبرز في قضية الوطن التي كانت من أبرز القضايا التي أرقت الشاعر الموريتاني ويبرز هذا الوعي أكثر ما 
بوصفه إنسانا  – مفهوم مجرد متبلور يتضمن الانتماء إلى الأرض والشعب، ويتقمص جميع علاقات الشاعر« المدونة»الأشعار 

  .«وتركة أجداده، هو أمله وحياته ومصيرهبحيثيات الماضي والحاضر والمستقبل فهو كنزه الغالي  –وشاعرا 
ويظل الصراع قائما بين الانتماء »وتكشف الناقدة صورة الوطن / الواقع بعد أن عرضت للتصور الذهني ل ه في ذهن شعرائها 

زم مفهوم الوطنية( ورفض الصورة المأساوية )الظلم والاضطهاد والتخلف( إلى أن يتم التلا)والرفض: الانتماء إلى الوطن 
التعبيري بينهما في البيت الشعري الواحد، بل وحتى في الجملة يتناوبان طرفي الإسناد. . هو الانتماء والوعي بحقيقة المأساة 

  والرفض لكل صورها المعبر عنها بالجرح والأسر والتمزق والمعاناة
  بلدي جريح

  !فكيف أقبل أن أخون وأن أهون؟
  وطني أسير

  حمى المستعبدين؟كيف أطمع بالسعادة في 



 

41 

                                                                                                                                                                                                         

إذا كانت قصائد المرحلة الثانية شهدت انفتاح الشاعر على الهم القومي »وتركز الناقدة على تطور رؤية الشعراء فتقول 
واهتمامه بالقضايا القطرية، وهو ما عرفته كذلك بعض القصائد في الثمانينات فإن المرحلة الثالثة وما اتسمت به من ضبابية 

من ظروف استثنائية وجفاف حاد جعلت الشاعر يراجع الخريطة المحلية من جديد وينذر بخطورة المستقبل، فلم  الرؤية وما عرفته
يعد المستقبل محط الآمال كما في قصائد المرحلتين الأولى والثانية وإنما أصبح مدعاة للقلق والتشاؤم انطلاقا من الواقع الذي 

  .«ينبئ بذلك
إذا حاولنا التوليف بين الدرجة » لبراء أكثر عندما تعرض لملاحظاتها الختامية حول دراستها: وتتكشف معالم منهج بات بنت ا

التي شهدتها البنى الاجتماعية والثقافية والاقتصادية بسبب التمدن والجفاف ومدى ارتباطها بظهور هذه المدونة وقمنا بعملية 
الشعرية على مستوى البنية الداخلية وبين مراحل التطور الاجتماعية إسقاط على الواقع أصبح بإمكاننا المواءمة بين التحولات 

والسياسية وبالتالي الثقافي والنفسي، وهو ما مكننا من اكتشاف التفاعلات الثقافية والنفسية والاجتماعية التي أقامتها البنية 
  .الداخلية للمتن مع المحيط عامة

  .التحولات الشعرية والبنيوية عموما ودلالاتها على اللحظات الحياتية وهي هنا تبرز وعيا واضحا بأنماط الترابط بين
  .ويمكن للدارس أخيرا أن يخرج بالملاحظات التالية حول منهج الناقدة

ان الناقدة حاولت أن تستفيد مما يقدمه المنهج البنيوي التكويني من أطروحات وآليات تطبيقية سعيا إلى قراءة مدونة  -1
اني قراءة أقرب إلى التكامل منها إلى النظرة الأحادية من خلال ربط داخل النص بخارجه ربطا فنيا وليس ربطا الشعر الموريت

  .غرضيا فضفاضا، وقد وفقت في ذلك بعض التوفيق
  .ان هذه الاستفادة لم تصل إلى حد تقبل المنهج في تفاصيله كما لم يمنعها من الاستفادة من التيارات البنيوية الأخرى -2
عانت الناقدة من الارتباك في فهم وتطبيق المنهج البنيوي التكويني، وهو الشيء نفسه الذي حدث لها عندما حاولت -3

الانفتاح على مناهج أخرى واستثمارها في دراستها كالسيميائية والبنيوية، وعانت من التيه أحيانا والانزلاق أحيانا أخرى حول 
ك بدعا من كثير من التطبيقات العربية للمناهج النقدية الغربية عموما والمناهج النصية منها المناهج. . ولم تكن في عملها ذل

  .خصوصا
  عبدالله ولد السيد 3

من منهج » ه  المرجع والبنية 13ه  إلى القرن: 12الشعر الشنقيطي من القرن »انطلق الناقد عبد الله ولد السيد في عمله 
  .كمنهج وصفي وبين المناهج التي تنفتح على خارج النص  يسعى إلى التوفيق بين البنيوية

وهو لم يصرح باختياره منهجا من المناهج النقدية المعروفة، إلا أن وصفه لمنهج دراسته، وطريقة عمله في تحليل المدونة 
  .واستخلاص النتائج يكشفان عن تبن ضمني وتناغم واضح مع البنيوية التكوينية

المعارضة في الشعر الموريتاني مدخل لدراسة الاحتذاء عند شعراء القرن الثالث عشر »أ مشروعه بعمله وكان هذا الناقد قد بد
  .بنواكشوط 1995وقد نشره سنة « الهجري

في عنوان هذه « بالمرجع والبنية»أما ما يتعلق »بقوله:  2001وقد حدد عبدالله ولد السيد عناصر منهجه في أطروحته 
المجال المعرفي النقدي الذي على أساسه ندرس الشعر الشنقيطي، بحيث تشمل الدراسة البعدين الرئيسيين الأطروحة فنعني بهما 



 

42 

                                                                                                                                                                                                         

  :المرتبطين بكل نص شعري
بعده الذي يحيل فيه على شبكة من العلاقات الاجتماعية والثقافية من خلال رؤية الشاعر ومواقفه وإرادته في بلوغ ما ينبغي  •

  . .ه المعيش، وتعامله مع ما هو كائنأن يكون على مستوى واقع
بعده الذي تشكل فيه علاقاته الذاتية نسيجا من البنى اللغوية والموسيقية يختارها الشاعر تحت تأثير الأعراف الفنية، وتبرز  •

  .«من خلالها قدرته وطبيعة انشغالاته الفنية
المزالق التي وقعت فيها المناهج اللسانية الصرفة، وكذلك وهو يعود ليحترس من الارتباط بمنهج محدد على نحو صارم ملاحظا 

المناهج الخارجية التقليدية، ولكنه يلمح على نحو يقرب من الصراحة بتبنيه لمنهج يدخل في الإطار العام للبنيوية التكوينية مع 
ولم يكن النظر إلى الشعر : »احتفاظ الناقد ببصماته الخاصة التي تفرضها طبيعة المدونة وخصوصية الزمان والمكان، يقول

الشنقيطي من خلال البعدين المذكورين ليدفعنا إلى أخذ منهج جاهز، والبحث عن إجراءاته والاجتهاد في تصديق مقولاته من 
خلال النصوص؛ وإنما دفعتنا طبيعة النصوص، ومعايشتها إلى الاستفادة أحيانا من طرق وإجراءات متباينة مؤمنين بأن طبيعة 

تفرض أن لا ينظر إليه بوصفه مجرد « مرجع اللغة الأول، لأنه منبع التسمية ومولد الوعي والتاريخ والحضارة»باعتباره الشعر 
كما نرى في النقد العربي القديم، « المزية»تركيب لكلمات اللغة وفق أعراف الشعر وقواعد البلاغة والعروض تركيبا تحدث معه 

ز بقيامه على العدول بالخطاب عن طرق الإبلاغ العادي بصورة تنشأ منها أدبيته وحسب، ولا باعتباره مجرد حدث لساني يتمي
بالأسئلة التي ينشغل »وإنما كذلك بقيامه بالوقوف عند أبعاده انطلاقا من أنه إفراز لعقول تفكر ونفوس تشعر، ورؤوس تنشغل 

، والآخر الجماعة، ولقمة العيش، ونظم الحياة الاقتصادية، الزمن الموت، والحب، والعلاقة مع الآخر الفردي« بها الإنسان دائما
  .«الشرط الإنساني والمصير الإنساني معا وفي آن واحد« مالرو»والاجتماعية، والسياسية، واللغة وعلاقتها بالإنسان أو بعبارة 

لكبيرة المقنعة نحو منهج لدراسة الرؤى ا»ويكشف تبني عبدالله ولد السيد في استشهاده الأخير لآراء كمال أبوديب في كتابه 
عن دقة ما ذهبنا إليه، إذ أن هذا الناقد يعتبر من أبرز النقاد العرب الذين ألحوا على ضرورة انفتاح البنيوية « الشعر الجاهلي

  .على خارج النص، وتقاطعوا مع البنيوية التكوينية في كثير من أطروحاتها، إن لم نقل انتمى إليها
الله ولد السيد قد اختار لنفسه منهجا نقديا وطوره عبر مجموعة من الدراسات والبحوث أبرزها كتاباه اللذان وهكذا يكون عبد

عرضنا لهما بالدراسة هنا، وهو منهج لا يمكن إخراجه في نظرنا عن البنيوية التكوينية ومنطلقاتها الجوهرية، وهو ما ظهر في 
ضوعا حرفيا، بل ينفتح على مناهج ومشاغل معرفية وفنية متعددة بل ومتناقضة الدراسة واستخلاصاتها، ولكنه لا يخضع لها خ

ولعل ذلك  .أحيانا كما لاحظ الناقد نفسه، ولاحظها قبله محمدو الناجي ولد محمد أحمد تصريحا، وبات بنت البراء ضمنا
  .في السياقين الغربي والعربي« فيقيةالتو »نفسه أحد أبرز الإشكالات التي واجهت البنيوية التكوينية نفسها خلال مسيرتها 

 1:تطور الرواية المغاربية تاسعةالمحاضرة ال
 مقاربات نقدية لتحولات الرواية في خمسة بلدان مغاربية 

يعتبر اهتمام عبد الحميد عقار بالرواية المغاربية اهتماما استثنائيا، عاما ومتعددا، بما هو اهتمام بسيرورة الأدب المغاربي ككل. 
كتسي هذا الاهتمام مشروعيته العلمية وقوته التأريخية والتأثيرية وحضوره المرجعي، من خلال مجموعة من الصور والإنجازات وي



 

43 

                                                                                                                                                                                                         

الأدب المغاربي العربي: التيمات »الموازية، كذلك الإنجاز الهام الذي ساهم فيه عبد الحميد عقار ومحمد برادة ببحث حول 
 .عي صدر بفرنسا(، نشر ضمن مؤلف جما4« )والأشكال

، سوف يلمس، كذلك، مدى الإضافات النوعية التي جاء «الرواية المغاربية: تحولات اللغة والخطاب»ومن يقرأ بتمعن كتاب 
هذا الكتاب محملا بها، وكاشفا عنها، والتي يمكن الوقوف عند مجموعة من الخصائص المميزة لها، وعلى مستوى عدة أوجه 

  القضايا المدروسة   منهجية التحليل والتركيب   المرجعية النظرية والنقدية   التأويل واستخلاص وسياقات: )المتن المدروس 
 .الدلالات(، وغيرها من أوجه التميز التي تطبع الفضاء التحليلي والتركيبي لهذه الدراسة

ف، كذلك، عند حضور ما يمكن تسميته وبالعودة إلى قائمة المراجع والمصادر، المثبوتة في نهاية هذا الكتاب، يمكن التوق    
في التحليل والتركيب. « التحول»بالنزعة الاستشرافية في تحليلات عقار للرواية، انطلاقا من انتصاره النظري والنقدي لقانون 

الذي  من ثم، فإن هذه الدراسة كانت تستهدف، منذ البداية، الدفع بالتحليل إلى الأمام، تمشيا مع قانون التحول ذاته، هذا
تحققه الرواية المغاربية، وتحديدا على مستوى اللغة والخطاب، بخلاف بعض الدراسات السابقة ذات المنحى التاريخي 

والآيديولوجي. بمعنى أن هذا الكتاب يدفع بالنقد الروائي عموما إلى البحث في الإمكانات الجمالية والخطابية التي أصبحت 
 .ء تحوله العام وتطوره النصيتميز النص الروائي المغاربي في ضو 

  الاستلهام والتوظيف *

إن الغاية بالنسبة للناقد من هذه المقاربة، هي إعادة التفكير في الخطاب الروائي المغاربي، انطلاقا من الأسئلة الجديدة التي  *
نفتاح هذه الدراسة (. وانطلاقا، أيضا، من ا8يثيرها هذا الخطاب، وفي ضوء نصوص هذا الخطاب ذاته قبل كل شيء )ص

على استثمار بعض المعطيات النظرية والنقدية، هاته التي لم يسبق للرواية المغاربية، على حد اطلاعي المتواضع، أن استفادت 
، الأمر الذي يجعل منها، بالفعل، (8منها بمثل هذا الاستلهام والتوظيف، بما يتميزان به من تداخل في المعارف وتحاورها)ص

ة تؤسس لثقافة نقدية حداثية في مجال دراسة الرواية المغاربية، ودراسة اللغة الروائية، وكذا الخطاب الروائي في دراسة جديد
الرواية الحديثة، كما « نظريات»تشكلاته الجديدة، انطلاقا من تمثل دقيق وعميق لأبحاث بعض المنظرين الكبار في مجال 

ديمير كرزنسكي وميخائيل باختين خصوصا، باعتبارهما المنظرين اللذين يحضران، تبلورت مجموعة من عناصرها الأساسية عند فلا
  .منذ التمهيد، كأفقين معرفيين لاستثمار المفاهيم، في أهمها، وفي ما يستجيب لعملية التحليل ذاتها

  إطروحات عامة *

: نص من ليبيا، 1989و 1973بين يشتغل هذا الكتاب على متن روائي مغاربي، يتكون من ثمانية عشر نصا، صدرت ما  *
 .وسبعة نصوص من تونس، وأربعة نصوص من الجزائر، وخمسة نصوص من المغرب، ونص واحد من موريتانيا



 

44 

                                                                                                                                                                                                         

ولأجل مقاربة هذا المتن، في تنوعه وفي تطوره وفي تحول أسئلته الأساسية والمتناسلة، من زاوية البحث في مجموعة من العناصر 
تجاه موضوع « قدر من التحرر»، وعلى «التحليل والتركيب»فإن هذه الدراسة تنبني على خاصيتي  المهيمنة في بعض نصوصه،

في مقاربتها للمتن المدروس، سواء في إطار دراسات منوغرافية،  «التحليل النقدي»و« التحليل الشعري»البحث. كما تتوسل ب 
« عرس بغل»و« الفريق»و الشأن بالنسبة لروايات: (، كما ه8اعتبارا للجوانب المفردة للنصوص ولخصوصيتها أيضا )ص

، أو في إطار دراسات تتفاعل مع المدارات المشتركة لنصوص المتن بمجمله «دليل العنفوان»و« عين الفرس»و« أحلام بقرة»و
التأصيل »الرابع: ، والفصل «اللغة الروائية وآفاق التجريب في الرواية المغاربية»(، كما هو الحال بالنسبة للفصل الثالث: 8)ص

وبذلك تنفرد الرواية المغربية بالنصيب الأوفر من حيث الدراسة المنوغرافية لأربعة من نصوصها،  «. والمغايرة في الرواية الجزائرية
كما تنفرد الرواية الجزائرية بفصل مستقل، وتتداخل مجموعة من النصوص المنتقاة، من مدونة الرواية المغاربية، في فصل مستقل 

 .ي أيضاه

وقبل استجلاء بعض الخاصيات التي ينفرد بها مجال البحث والتحليل والتركيب والتأويل في قسمي هذه الدراسة، وفي فصولها 
الغني والدقيق والمكثف، والضروري أيضا، ذاك الذي صاغه الباحث في بداية  « التمهيد»أيضا، لا بد من الإشارة هنا إلى ذلك 

المدخل »الرواية المغاربية. وتلك ميزات تطبع، كذلك، مختلف المباحث التحليلية في الكتاب، بما فيها كتابه كمنطلق عام لقراءة 
تطور الإنتاج الأدبي ووضع الرواية »و« فكرة المغرب العربي والوضع اللغوي»الذي خص به الباحث كتابه في محوريه « العام

ي يصوغه الباحث لدراسته، وأيضا باعتباره يشكل أفقا معرفيا الذ« التصور»، وهو مدخل يكشف عن طبيعة ذلك «المغاربية
الفضاء »لكل دارسي الأدب المغاربي في وضعه اللغوي العام، وفي متخيله الجمعي، وفي تطور إنتاجه، وفي مواكبته لتاريخ 

وكلها  .عبيرية جديدةوتحولاته، وفي تشييده لخصوصيته، وبنائه لمنطقه الخاص، وانفتاحه الكبير على فضاءات ت« المغاربي
(. 22   21خصائص وجدت في الرواية الجنس الأدبي الأكثر قدرة على تشييد هذه الخصوصية وإبداع تلك الفضاءات )ص

وضمن هذا المدخل، كذلك، يدرج الباحث مداخل صغرى، يقارب فيها أهم الملامح المميزة للرواية المغاربية في كل قطر مغاربي 
 .على حدة

فيرتفع عبد الحميد عقار بالتحليل إلى مستوى أرقى وأعمق، مما عهدناه في دراسات « تحولات اللغة الروائية»ه ل أما في دراست
، من منطلقات جانبية وأحيانا سطحية. يتوسل عقار في دراسته للغة الروائية بالشعرية، «اللغة الروائية»أخريات تناولت مسألة 

« نمذجة للواقع الذي تعيد اللغة تصويره وتمنحه معنى»، وأيضا بوصفها «لق عالمخ»باعتبارها نظرية تعنى باللغة بوصفها 
(. على هذا النحو، إذن، تتحدد الشعرية في تحليلات الباحث من منطلق منفتح، يأخذ بعين الاعتبار تبلور هذا 29)ص

ذلك على اعتبار أن الشعرية، هنا، حسب المفهوم داخل مجموعة من التنظيرات الجديدة )باختين   لوتمان   أوزبنسكي   زيما(، و 
 ..عقار، هي القادرة على مقاربة الخطاب الروائي المعقد التركيب بفعل تعدديته اللغوية والصوتية وبفعل هجنته وانفتاحه النصي

ية فيهما، ، كنصين مفردين، لدراسة تحولات اللغة الروائ«عرس بغل»و« الفريق»كما أن اختيار الباحث، في البداية، لروايتي 
إنما يكشف، في الآن ذاته، عن وعي نقدي خاص بضرورة هذا الاختيار، انطلاقا مما يكشف عنه هذان النصان، كذلك، من 



 

45 

                                                                                                                                                                                                         

تشكلات »، ومن «بنيات حكائية ولغوية نصية»إمكانات كبيرة يحققان عبرها قانون التحول، في مستوى ما يقدمانه من 
 .ز كبير وبتكثيف دقيق، من مقاربة أهم تجلياتها داخل هاتين الروايتين معا، تمكن عقار، بتركي«تيمية وشكلية جديدة

ويأتي اختياره، أيضا، لمجموعة من النصوص المتداخلة، من مدونة الرواية المغاربية، لدراسة اللغة الروائية فيها، انطلاقا من تحقق 
قق تحولاته النصية من زاوية الاشتغال اللغوي، الذي يشيده النص الروائي المغاربي، وهو يح« الانفتاح»مستوى خاص من 

 .التي يتميز بها تجاه اللغة« حريته القصوى»وانطلاقا، كذلك، من 

فيها، وذلك في سبيل الإجابة عن سؤال « آفاق النمو وجوانب التحول»هكذا يقرأ عقار الرواية المغاربية من زاوية البحث في 
 .«اشتغالها اللغوي»لرواية المغاربية، من زاوية في ا« آفاق الحداثة»يرتبط أساسا بمسألة 

، فإن ذلك لا ينفصل عنده عن «اللغة الروائية»، في الرواية المغاربية، ب «مسألة الحداثة»وإذا كان عبد الحميد عقار قد ربط 
د عقار قوامهما العام في البحث في خصوصية هذه اللغة وفي تجريبيتها، اعتبارا لطبيعة العلاقة بين هاتين المسألتين اللتين يحد

 .«التجلي المتبادل»و« السببية»مبدأي 

تبعا لذلك، يقوم الباحث بدراسة الرواية المغاربية من زاوية التشخيص الأدبي للغة، بما هو عنصر أساسي من عناصر التحول في 
 .(85الخطاب الروائي المغاربي وعلامة دالة على خصوصيته وحداثته )ص

لدراسة لمسألة اللغة الروائية، من خلال البحث في مستويات التوظيف الإبداعي لمجموعة من المكونات كما تكشف لنا هذه ا
التشخيص الأسلوبي »المحددة لتجلياتها )أي اللغة( في النص الروائي المغاربي، تكشف عن مجموعة من المكونات التي تجعل من 

 .«ي على خصوصيتهللغة علامة دالة على تحول الخطاب الروائي المغاربي، أ

 .خصائص مميزة

وإذا كان القسم الأول من هذا الكتاب قد ركز على البحث في مسألة دقيقة ولا تخلو من صعوبات على مستوى المقاربة، بما 
هي صعوبة تمكن عقار من تفتيتها عبر مداخل مضبوطة، كما تمكن من استخراج تنويعاتها عبر التحليل والتركيب، فإنه 

 :ا، تسطير خاصيتين اثنتين، على الأقل، تميزان هذا القسمبالإمكان، هن

 ...  إبرازه لجوانب التحول في الخطاب الروائي المغاربي، من حيث الثراء الذي تكشف عنه تنويعات لغاته العديدة

ة لتحولات اللغة   أهمية التحليل الذي اعتمده عبد الحميد عقار في المقاربة الشعرية لاستجلاء العديد من المكونات المؤطر 
وهو التحليل الذي بقي وفيا لمنطلقاته النظرية والمفاهيمية، بمثل ذلك الوفاء الذي يربط الناقد  .الروائية في الرواية المغاربية

 .بالنصوص المحللة



 

46 

                                                                                                                                                                                                         

روائية(، كما أنه إذا كان القسم الأول من هذا الكتاب قد بحث في مقاربة مسألة التحول في مستوى جزئي ومهيمن )اللغة ال
فإن القسم الثاني منه يرتفع بالتحليل إلى مستوى شمولي، من زاوية البحث في امتدادات هذا التحول، أي على مستوى شكل 

الخطاب الروائي وأبعاده الدلالية المحتملة، وذلك على اعتبار أن خاصية التحليل في هذا الكتاب تبقى مطبوعة، بدورها، 
تحليلية شمولية للرواية المغاربية، وضمن رؤية تحليلية جزئية لقانون التحول الذي يميزها. وهو أيضا بالامتداد وبالتحول ضمن رؤية 

السبب ذاته الذي دفع بالباحث إلى اعتماد صيغة الامتداد في أرقام فصول كتابه، بالرغم من توزع الكتاب إلى قسمين، 
 .فصاليحققان التجاور والامتداد في ما بينهما بدل الفرادة والان

ويتخذ الباحث، في البداية، من الرواية الجزائرية   وتحديدا من خلال أربع روايات   مجالا لإنجاز قراءة تعاقبية، تأخذ بعين 
الاعتبار دراسة المستمر بوصفه شرطا ضروريا لدراسة التحول، والمشترك بما هو مقياس لتقدير درجة الاختلاف والمغايرة 

إيجابية التحولات التي تخترق الرواية الجزائرية »التي أفضت إلى نتائج موضوعية، تؤكد على (. وهي ذات القراءة 106)ص
 .«التأصيل والمغايرة»بين عالمي « المكتوبة بالعربية

أما في الفصول الثلاثة الأخيرة )الخامس والسادس والسابع(، المخصصة لدراسة ثلاثة نصوص سردية مغربية بالأساس )أحلام 
الفرس   دليل العنفوان(، فنحس بالتحليل فيها يسير في تواز، أو بالأحرى في تسام، مع التأويل، مع مراعاة ما سُاه بقرة   عين 

، وتبعا أيضا لاختياره لزاوية مواجهته للنصوص المدروسة في سبيل تلمس المعرفة بالشكل، أو «النسبية»الباحث بمبدأ 
 .بالأشكال التي يوظفها هذا النص أو ذاك

المستوى، إذن، )أي تلمس المعرفة( هو ما تكشف عنه بالفعل الدراسات الثلاث للروايات الثلاث السالفة الذكر، وفق هذا 
لغة نقدية يطبعها الانفتاح والإنصات لنبضات النصوص المدروسة، في خصوصياتها البانية للشكل الروائي، وأيضا وفق قوة 

السخرية واللغة والعجائبي والسرد المركب وسؤال الكينونة، في )موضوع التحليل  الإدراك لطبيعة القضايا والمكونات والأبنية،
ارتباطه بالشكل السير ذاتي والصوغ الحواري..(، وأيضا وفق الدلالات الجديدة والكلية الكامنة خلف الأشكال، تلك التي 

 .يكون الباحث قد خبرها واستكشفها واستنبطها من خلال تأويلاته النافذة للنصوص

بموازاة مع هذه التحققات جميعها، يكشف هذا البحث، أيضا، عن تواضع علمي خاص من الباحث، يحدده الباحث على 
، وإن  «وبعد، فليس هذا البحث سوى مدخل مجمل يعطي صورة عن مشروع أكثر مما يقدم تحققات وإنجازات»لسانه قائلا: 

، شعورا منه بأهمية هذا المشروع الضخم الذي يبحث فيه ويتبع كان العكس هو ما يكشف عنه هذا الكتاب. غير أن الباحث
تطوره وتحولاته، ارتأى أن يجيء بحثه مفتوحا على خاتمة مفتوحة، هي أيضا، على تساؤلات أخرى جديدة، وعلى أجوبة بحث 

رة عن خطاب (، وهو ما يجعل منه مشروع بحث في الصيرو 176تتعلق بمنحى آخر في التحليل وباتجاه آخر في البحث )ص
 .روائي في التحول



 

47 

                                                                                                                                                                                                         

يعدُّ المغرب العربي واجهةً للعالم العربي على المحيط الأطلسي والبحر الأبيض المتوسط؛ ففي السبعينيات والثمانينيات من القرن 
ضمون أو المنصرم شهدت الرواية المغاربية تطوراً ملحوظاً عبر سيرورتها في التجارب الإبداعية، سواء أكان ذلك على مستوى الم

بعد  .1الشكل، في محاولات مستمرة لإعادة صياغة المعمار الروائي بما يتلاءم مع واقع وفكر المغاربيين في مجالِي القصة والرواية
؛ 2الفتح الإسلامي أصبح لهذا الفضاءِ عمقٌ تاريخيٌّ وحضاريٌّ عريق، ساعد على بلورته وتميزه وتحديد صياغة شخصيته وهويته

الرواية موجودة عند العرب في صورة قصص قصيرة، إذ لا يستطيع أيُّ مجتمعٍ إنكارَ أهمية الرواية وتأثيرها عبر حيث كانت بذور 
 التاريخ.

اللغة والخطاب الروائي عند كتاب من المغرب والجزائر وتونس وليبيا  :العاشرةالمحاضرة 
 وموريتانيا

قق تراكمًا يمثبِت وجودَ  ها الفعلي، إلا مع مطلع عقد الثمانينيات من القرن العشرين، ومطلع التسعينيات إنَّ الرواية المغاربية لم تحم
من القرن نفسه، حيث برزت حركات التحرير الوطني مع مطلع القرن العشرين، وكان هذا حافزاً لإيقاظ الوعي بوحدة هذا 

هذا المنطلق، كان لا بمدَّ أن يشهدَ المغرب الفضاء، والحاجة الملحة للتضامن من أجل إجلاء الاستعمار وتحقيق الاستقلال. من 
العربي فضاءً للحرية والتبادل والتنسيق والتكامل، فعلى الرغم من تجزُّؤِ الفضاء المغربي الإداري والسياسي، فإنه يمعدُّ ذا وحدةٍ 

رى، ممَّا أدى إلى هيمنة الخطاب . هذا بدَورهِ أدى إلى ظهور تزاوج بين الرواية والأجناس الأدبية الأخ3إنسانيةٍ وثقافيةٍ ظاهرة
السردي والروائي في المشهد الأدبي المغاربي المعاصر، فضلًا عن ارتباطه بنسق القيم السائدة. وتأسيسًا على ما سبق؛ فإنَّ الرواية 

ر في المكان والزمان. تَجَذِّ
م

 أثبتت وجودها الم

وإصلاح المجتمع البشري، وطريقةٌ مهمة لبناء الإنسان الصالح، وأداةٌ مؤثرة لا جَرم أنَّ الرواية العربية المغاربية هي وسيلةٌ لتربية 
من أدوات الدعوة إلى الخير والإصلاح، وإحياء التراث والتاريخ؛ لأنها تعد من أقدر وأقوى الأجناس الأدبية القادرة على معالجة 

تأثيٌر عميقٌ على الإنسان؛ فتعطيه إحساسًا بوجود آمالٍ  القضايا الإنسانية والاجتماعية والسياسية والاقتصادية المعاصرة، ولها
 وآلامٍ داخله، والآن تحتلُّ مكاناً مرموقاً في الأدب، حيث تناول الروائيون كلَّ موضوع يستجد على المجتمع.

 نشأة الرواية المغاربية:

ت تطوراً سريعًا فعليًّا في مجال السرديات، على الرغم من أنَّ نشأة الرواية في أقطار المغرب العربي كانت متأخرة، فإنها شهد
فكانت فترة مميزة في تشكيل التجربة الروائية المغاربية. وتعدُّ نشأتها وتطورها غير مكتملة، نظرًا لقلة الدراسات التي تناولت 

وليبيا وموريتانيا على التوالي، الرواية المغاربية؛ فمن ناحية الترتيب ظهر هذا الجنس الأدبي في الجزائر، ثم تونس والمغرب الأقصى، 
، وكانت هناك عوامل أسهمت 4فكانت البدايات مع الرواية العربية الجزائرية مع ظهور النهضة الأدبية إبَّانَ الحقبةِ الاستعمارية

ويرجع ظهور  في قيام تلك النهضة؛ ومنها العامل التربوي والإعلامي والسياسي، ومن هنا تعتبر الرواية الجزائرية أكثر حداثةً.
الرواية الجزائرية إلى مرحلة ما قبل الاستقلال؛ إذْ كانت هذه البذرة الأولى للرواية العربية الجزائرية أو نعدها مرحلة التأصيل 



 

48 

                                                                                                                                                                                                         

ثم توالت بعد ذلك  ،1971الروائي، وهي مرحلة يجسد انطلاقتها نصُّ )ريح الجنوب( للروائي عبد الحميد بن هدوقة سنة 
بلور مرحلة التأصيل الروائي وعلى رأسها مؤلفات محمد عرعار العالي، والطاهر وطار، وواسيني الأعرج، الشخصيات التي ت
 وأحلام مستغانمي.

كان تأخر ظهور الرواية الجزائرية متعلق بالوضع الثقافي في الجزائر خلال فترة الاستعمار، التي أفرزت حياةً ثقافيةً يحكمها 
وية اللغة العربية؛ فظهرت كتابات فرنسية اللغة تعبر عن آلام وطموح المجتمع التَّسلُّط، وكَبْت الحريات،  ومحاولات لطمس هم

الجزائري على شاكلة كتابات محمد ديب، وفي أثناء الاستعمار الفرنسي تولىَّ الشعر مسؤولية شَحْذ الهمم والحماسة لدفع 
 الجزائريين إلى النضال والثورة ضد العدو.

حيث عاشت الرواية تطوراً جليًّا من  ،1933-1906د أن الرواية العربية في تونس عمرفت ما بين وعلى صعيد آخر، نج
تَّاب الرواية بتواتر إبداعهم، على سبيل المثال لا الحصر )محمد العروسي المطوي(، فقد صدر له "من  ؛ إذ تَميَّز كم ناحية الكمِّ

 .1956الضحايا" سنة 

لوضع الذي عاشه الشعب بحسب التجربة الاستعمارية، فكانت الحركة الثقافية نشطة وأكثر وقد ارتبطت الرواية التونسية با
لصالح 1906حركة، وساعد ذلك ظهور الطباعة الذي نتج عنه ظهور الصحافة التي احتضنت بدورها )الهيفاء وسراج الليل( 

الح الرزقي، وكتب علي الدوعاجي أولَ لمحمد الص (1910السويسي القيرواني، وصدور أول نص قصصي )الساحرة التونسية 
كما أسهمت المرأة في حقل كتابة الرواية بشكل   (،1935عمل روائي بعنوان )في جولة بين حانات البحر الأبيض المتوسط 

وظهر بعدها رواية  (،1983واضح حيث تعد زكية عبد القادر أول كاتبة تنشر رواية باللغة الفرنسية تحمل عنوان )آمنة سنة 
 ثم صدرت روايات لعلياء التابعي، وفضيلة الشابي، وآمال مختار وحياة بالشيخ. (،1985لعروسية النالوتي  -اتيج )مر 

ا الرواية المغربية فنجد أن ظهورها وتطورها يستند إلى مرحلتي ما بين  ، وعلى الرغم من أن الرواية المغربية (1957-1924)أمَّ
، فعلى سبيل المثال نجد: محمد زفزاف ومحمد عز الدين التازي، ومن هنا حققت الرواية حديثة العهد؛ فإنها تزخر بأسُاء كبيرة

المغربية وجودًا واعيًا بالكتابة لدى المبدعين، وقد أدى ذلك إلى ظهور حركة نقدية بالرواية المغربية، حيث تجاوز عدد النصوص 
 بحداثة نشأة هذا الجنس الأدبي.نصٍّ في حدود سنة، وتعدُّ هذه حصيلة ضخمة مقارنة 200الروائية 

ا الرواية الليبية فقد ظهرت حديثةً مقارنةً بتونس والجزائر والمغرب؛ إذ ظهرت في الستينيات من القرن المنصرم بمحاولات  أمَّ
تأسيسها على يد محمد فريد سيَّالة وبعض الباحثين. ويؤيد ظهورها في بداية الثمانينيات رواية المطر وخيول الطين 

لخليفة حسين مصطفى، ويعدُّ الروائي إبراهيم الكوني من أبرز الروائيين الليبيين الذين صدر لهم العديد من الروايات 1981
 ( للكاتبة مرضية النعاس. 1989مثل الخسوف؛ وفي سياق متصل، ظهرت الرواية النسائية، حيث رواية )شيء من الخوف 

ا الرواية الموريتانية تأخرت عن الأقطار  ا 1981السابقة فظهر أول نص أمَّ بعنوان )الأسُاء المتغيرة( لأحمد ولد عبد القادر، أمَّ
للمؤلفة سُيرة حمادي فاضل، عنوانه حشائش الأفيون.  2006فيما يخص الرواية النسائية فلم نجد إلاّ نصًا واحدًا صدر سنة 



 

49 

                                                                                                                                                                                                         

يعود إلى طغيان التعبير بواسطة الشعر والتي تعرف تقليدًا نجد في موريتانيا ثمة أزمة كتابة عامة فيما يخص حقل الرواية، والسبب 
 ببلد المليون شاعر.

 أهم موضوعات الرواية المغاربية:

تناولت الروايات المغاربية موضوعاتٍ متعددةً من خلال مسارات مختلفة، ففي البداية كانت تحمل طابعًا للوعظ والإرشاد، 
دت الروايات البعدَ القومي وسياسةَ الاحتلال والاستعمار، ثم الرجل والمرأة وهذه المرحلة كانت مرحلة التأسيس، بعدها ج سَّ

والقضايا المختلفة التي يواجهها الإنسان والمجتمع، فقد قدمت الروايات صورةً للواقع الاجتماعي من فقر وجهل وآمال وطموح، 
رغبة في التعايش؛ لذلك أصبحت الرواية أكثر ثم تطورت كتابة الرواية فأصبحت تناقش علاقة الذات بالآخر، من خلال ال

التصاقاً بالتجربة الشخصية في مختلف أشكالها اليومية، وابتعدت عن الهموم كما كانت في السابق، بعد ذلك طرأ عليها تطور 
عالج الموضوعات آخر لتصبح محوراً فكريًّا في الرواية المعاصرة، فبدأت الرواية تمعبرِّ عن السياسة بطريقة مباشرة، فأصبحت ت

 السياسية والوطنية، وصراع الأجيال بين الآباء والأبناء وانهيار السلطة والجهل والسجون وغيرها.

 الفضاء الروائي المغاربي:

ف من خلاله القيم، وتتضح بواسطة تراتبية العلاقات ونقاط التميّز. إنَّ فهم  يعدُّ الفضاء الروائي عنصراً سرديًّا ودالًا تتكشَّ
اء الروائي المغاربي يقتضي منهجًا لتحديد المفهوم تحديدًا دقيقًا، وتجريده من العمومية والغموض الذي يحيط به، لكن الفض

يبقى التساؤل المطروح: هل الفضاء هو المكان الجغرافي كما يراه بورنوف؟ أم هو الفضاء النصي كما يعتقد ميشال بوتور؟ أم 
جينيت؟ أم أن كل هذه الفضاءات يمكن أن تتحدّ مع بعضها في شكل متكامل لتشكلَ هو الفضاء الروائي كما يحدد جيرار 

 في النهاية الفضاء الروائي المغاربي؟

إنَّ مفهوم الفضاء واحد، لكنه اتخذ أشكالًا متعددة، لعل أبرزها: الفضاء الجغرافي الذي يتولد عن طريق الحكي ذاته، والفضاء 
أنه متعلق فقط بالمساحة التي تشغلها الكتابة الروائية أو الحكائية. والفضاء الدلالي الذي  النصي هو فضاء مكاني أيضًا، غير

يمشير إلى الصورة التي تخلقها لغة الحكي وما ينشأ عنها من بمعد يرتبط بالدلالة المجازة بشكل عام، أما الفضاء بوصفه منظوراً 
على عالمه الحكائي بما فيه من أبطال يتحركون على واجهة تشبه واجهة فهو الطريقة التي يستطيع الروائي بواسطته أن يمهيمن 

 .6الخشبة في المسرح

من خلال الفضاءَيْنِ الأول والثاني نجدهما المعنيين بفضاء الحكي، ويمكن من خلالهما أن نصل إلى المغزى الفكري 
لمساحة المكانية، بهذا المفهوم يتحول إلى شبه من والأيديولوجي والرمزية للنص، هنا يظهر الفضاء بهذا المفهوم الذي يعني ا

 العلاقات والروايات ووجهات النظر التي تتضامن مع بعضها، لتشييد الفضاء الروائي الذي ستجري فيه الأحداث.

لرواية هو من هنا، يمكن القول: إنَّ المكان هو مكون الفضاء، ولمَّا كان هذا المكان متعدد الأوجه دومًا والأشكال، فإن فضاء ا
 الذي يلفها جميعًا، وإنه الأمفق المتسع الذي يجمع جميع الأحداث الروائية.



 

50 

                                                                                                                                                                                                         

 :الرواية المغاربية تحولات اللغة والخطاب

قال غوركي: "إنَّ اللغة هي أول عناصر الأدب، وهي مفتاح لفهم المؤلفات الأدبية بشكلها المتكامل ومفرداتها والطابع المميز 
ويَّة الفرد من زاوية الوظيفة التواصلية، لنحوها وبناء كلامها "، ومن هنا، يمكن القول: إن اللغة في الرواية المغاربية تؤسس هم

ا تقدم العالم الاجتماعي باعتباره حواراً وصراعًا بين مجموعة لغات جماعية يظهر في البنيات  وتشيد خصوصيتها؛ حيث إنهَّ
ب تمظهره المجرد ومادته المدركة. وفي السياق ذاته، فإن اللغة الروائية المغاربية مطروقة الدلالية والسردية للتخييل، فاللغة تمنح الأد

. إن مدار هذا التحول 7من زاوية كونها علامة دالة على التحول الروائي، ومصدراً له وأحد عناصره التكوينية في الوقت نفسه
داثته، علاوة على أن المتغير والنسبي هما اللذان يصنعان واتجاهه هدفه تشييد خصوصية الخطاب الروائي، الذي هو عنوان ح

شكل الرواية المغاربية وليس الثابت أو المطلق يصنعان شكل الرواية. ومن هذا المنطلق، فإن الخيال واللغة يكونان عاملين من 
، والإلمام بأهم اللغات والأصوات عوامل بناء الرواية، تنطلق مقاربة الخطاب الروائي المغاربي من زاوية التشخيص اللغوي الأدبي

الخطابية المتعددة؛ وقد أسفر ذلك إلى طرح عوالم أيديولوجية متعددة ومختلفة، وكانت حصيلتهم تحقيق التعدد اللغوي في الرواية 
غة المغاربية الذي يحددها الكاتب في لغة السرد التي يعتمدها، وتنساب مع هواجس الشخصيات وتطوراتهم تجاه الواقع ول

الشخصيات التي تسهم في خلق التعدد اللغوي من خلال كسر خطية السرد وإفاضة الوعي اللساني، وعليه فإن اندماج اللغة 
العامية مع اللغة الفصحى يمضفي على الرواية وظيفةً جماليةً تحررها من سلطة اللغة الأحادية، فيتحقق بذلك التعدد اللغوي 

والتوجهات الأيدلوجية لمختلف الشخصيات، فيصبح للنص الروائي قدرةٌ على إقامة علاقة باعتبارها تكشف العوالم النفسية 
 جدلية مع الواقع الاجتماعي، وهذا يظهر بوضوح في خاصية التفاعل بين العامية والفصحى.

ولدةً لغة أخرى، وهذه اتجهت الرواية المغاربية نحو التقاط اللغات واللهجات التي تتفاعل في رحم المجتمع وتتناسل في نسيجه مم 
الأخيرة هي بذور وعي لغوي وتعامل جديد مع اللغة. إن هذا التعدد للمستويات اللغوية الحاملة لتلك الأصوات الاجتماعية 

والفردية والثقافية، التي أسهمت بشكل كبير في تحويل النص الروائي المغربي إلى فضاء يتسع للغاتٍ متعددة ومتباينة، تناسب 
 شخصيات، وتكشف عن عوالمهم ومعتقداتهم المختلفة.أوضاع ال

هذا التعدد اللغوي الذي منح النص الروائي منحًى جديدًا على مستوى الشكل والتخييل ترتسم فيه بنية لغوية متعددة الصوت 
 واللسان والأسلوب، عبر هذا التصوير الجامع بين العديد من اللغات.

 ت الاجتماعية والسياسية في الروية المغاربية.أثر التحولاتحولات اللغة  الروائية :

الرواية حامل معرفي يعنى بتفكيك البنى الاجتماعية والسياسية والأنظمة الإيديولوجية ،وراصد دقيق لتحولات الواقع  _ تقديم: 
تعمارية ثم ما بعد وصيرورته.وقد عرفت البلدان المغاربية مراحل تحول في تاريخها على مستويات متباينة، بدا بالحقبة الاس

 الاستعمارية بكل تداعياتها وتحدياتها.فإلى أي مدى أثرت هذه التحولات في الرواية المغاربية؟ وما مستويات هذا التأثير؟

 التحول على مستوى البنية المضمونية )مرحلة التأسيس(: .1



 

51 

                                                                                                                                                                                                         

ي والسياسي، فقد وقعت تحت القبضة مرت البلدان المغاربية بتحولات عميقة على مستوى البنية والنظامين الاجتماع   
الاستعمارية، وعانت  القهر والظلم والتجهيل ومصادرة الحقوق وطمس الهوية، وكان من النتائج الوخيمة لذلك انتشار 

الأمية بنسب مرتفعة، وبذلك كان من الطبيعي أن يتأخر ظهور الرواية وغيرها من فنون السرد في البلدان المغاربية مقارنة 
ا المشرقية، غير أنها ما فتئت تشهد تطورا على مستوى البنية المضمونية وعلى مستوى اللغة والاخرراط في التجريب. بنظيرته

فضلا عن المواكبة الإبداعية "لتاريخ وتحولات هذا الفضاء، فهو أدب يجسد ويصدر عن قواسم مشتركة تعتبر ثمرة استلهام 
"، مما يعني أن هناك مرجعية واحدة يصدر عنها هؤلاء الكتّاب، بل و" ثمرة الأدباء لنفس السياق السياسي والسوسيوثقافي

استلهامهم  لنفس المتخيل ولنفس الذاكرة اللغوية المشتركة الغنية والمتجذرة في المقدس والدنيوي والمدوّن والشفوي منذ 
 قرون".

في بناء الدولة الوطنية، حيث تبنى أغلبها فبعد الحقبة الاستعمارية وتحقيق الاستقلال اخررطت البلدان المغاربية  
الإيديولوجيا الاشتراكية بوجهيها السياسي والاجتماعي، لهذا أولى الخطاب الروائي أهمية قصوى" للرسالة الاجتماعية، 

 وبشكل خاص لقضايا الثورة والتغيير والالتزام"؛ 

(، 1971هي "ريح الجنوب" لعبد الحميد بن هدوقة ) وكما هو معلوم كانت أول رواية كتبت باللغة العربية :ففي الجزائر
حيث تناولت واحدة من أبرز المسائل التي عاشتها الجزائر في مرحلة السبعينيات وهي تأميم الأراضي وإطلاق مشروع 

اعي الثورة الزراعية. لذلك تعد أهم رواية تجسد التحولات الاجتماعية والسياسية، من خلال الصراع الاجتماعي بين الإقط
وطار في توجهها الاجتماعي، إذ قاربت الموضوعة   المستغل وبقية الفئات الاجتماعية.ولا تختلف رواية "الزلزال" للطاهر

ذاتها في سعي من الكاتب لنقد النظام الإقطاعي، بتفكيك البنى الاجتماعية للمجتمع الجزائري. أما رواية "اللاز" فإنها 
لوجية والموقف من الثورة.والأمثلة كثيرة يمكن أن نذكر منها رواية "مالا تذروه الرياح" رصدت التحولات السياسية والإيديو 

 لمحمد العالي عرعار، و"نهاية الأمس" و" بان الصبح" لعبد الحميد بن هدوقة.

بناء  أما في تونس فقد انطوت نصوص المرحلة الأولى )التأسيس( على تمجيد النضال الوطني بالانتقال من الاحتلال إلى 
الدولة الوطنية، مع المزج بين التاريخي والواقعي، حيث تعدّ روايات محمد العروسي المطوي نماذج ) ومن الضحايا 

(، فضلا عن رصد مشكلات الواقع كالنزوح بين الأرياف والمدن والهجرة وما ينجم عنها من مشاكل مثل )بودودة 1956
( لمحمد صالح الجابري . 1975صطفى الفارسي و) البحر ينشر أمواجه ( لم1964مات( لمحمد رشاد الحمزاوي و)المنعرج 

وعلى العموم فقد نزعت الرواية التونسية في هذه المرحلة نحو" تصوير أشكال الصراع الوطني والاجتماعي، وهي التيمة 
 الكبرى التي هيمنت على السرد."



 

52 

                                                                                                                                                                                                         

ستعمار إلى إعادة بناء الهوية الوطنية كما نجد ذلك في كما انشغلت الرواية المغربية بالقضايا نفسها، من مقاومة الا   
( لمحمد عزيز الحبابي. 1967( و)جيل الظمأ1966، دفنا الماضي 1965روايات عبد الكريم غلاب )سبعة أبواب 

ويذهب الباحث المغربي عبد العالي بو الطيب إلى توصيف  بعض خصائص الرواية المغربية وتأثير التحولات السياسية 
 جتماعية عليها، ومنها:والا

 _ تكريس هيمنة السياسي على الثقافي.
 _ الاهتمام بالتاريخ المغربي المعاصر.

 _ الحضور القوي لبعض مظاهر الاجتماعية السلبية.
 _ مما أدى إلى إعاقة تطور الجوانب الفنية.

ديمقراطية، التخلف، الصراع الطبقي. وعليه فقد انحصرت موضوعاتها في الاستعمار، الاستقلال، الفقر ، المساواة، ال  
 وهي عناصر مشتركة بين الروايات المغاربية.

قليلا في مرحلة التأسيس سواء على مستوى الكم أو الكيف، إذ بعد محاولة محمد فريد  :بينما كان الإنتاج الروائي الليبي  
 الثمانينيات. ( لم تظهر نصوص روائية جديدة إلى غاية منتصف1961سيالة )اعترافات انسان 

 أثر التحولات الاجتماعية والسياسية في رواية الثمانينيات وما بعدها:المحاضرة الثانية عشرة :  .2
مثلت مرحلة الثمانينيات مرحلة التململ الاجتماعي والسياسي، فقد كشفت عن الأزمة الحادة في مفاصل الدولة 

واية منذئذ نحو  تشخيص تمزقات الفرد، واستعادة عالم الوطنية مع سيطرة الشعور بالخيبة والانكسار" فاتجهت الر 
الطفولة، والانشغال بتأمل الكتابة في ذاتها، في حقبة اتسمت بتنامي الشعور بخيبة الأمل أمام انكسار المشاريع 

ة، مع عودة الكبرى للتغيير والثورة"، وكانت ثمرة ذلك التوجه نحو التجريب وتفجير الأشكال التقليدية في الكتابة الروائي
الكتّاب إلى الاهتمام بالبحث عن الذات وإعادة بناء الهوية عبر محاورة الأنا )التراث( والآخر )الغرب( وإعادة طرح 

أسئلة جديدة . مع حضور الوعي بالكتابة وإشكالاتها والاشتغال على اللغة فضلا عن توظيف الذاكرة )التراث 
 لسير ذاتية.الشعبي و العجائبي والخرافي( والمكونات ا

( حيث 1989( و)ما تبقى من سيرة لخضر حمروض 1983وهذا ما جسدته روايات واسيني لعرج مثل ) نوار اللوز  
 تناول مظاهر البؤس الاجتماعي والسياسي التي انتهى إليها الإنسان الجزائري.

 لله العروي و)أحلام بقرة( لمحمد الهرادي.أو الروايات المغربية على غرار )المرأة والوردة( لمحمد زفزاف و)الفريق( لعبد ا 
( 1981وتتجلى المظاهر ذاتها في الرواية التونسية في جملة من الأعمال الروائية تتمثلها ) الرحيل إلى الزمن الدامي   

( لفرج الحوار. و)حقول الرماد 1985( لهشام القروي، و)النفير والقيامة 1985لمصطفى المدايني و)أعمدة الجنون 
 ( لليبي أحمد الفقيه.1985



 

53 

                                                                                                                                                                                                         

أما في مرحلة التسعينيات فقد طغت ثيمات جديدة فرضها الواقع، إذ اخررطت الرواية الجزائرية في توصيف الأزمة الأمنية      
وتوثيقها، فظهر ما يسمى بالأدب الاستعجالي الذي انصب اهتمامه على تمثّل موضوعة الإرهاب بالجمع بين المتخيل والواقعي 

( لرشيد بوجدرة و)سيدة المقام، مرايا الضرير( لواسيني لعرج و)ذاكرة الجسد( لأحلام 1993لي، مثل )تيميمون والتسجي
 مستغانمي.

أما روايات الشباب فقد نزعت نحو التجريب وتجاوز الأشكال السردية القائمة والعودة إلى التراث، فضلا عن مقاربة 
 )المراسيم والجنائز، أرخبيل الذباب، أشجار القيامة وغيرها(، بالإضافة موضوعة الإرهاب التي جسدتها أعمال بشير مفتي

 إلى ياسُينة صالح في )بحر الصمت، ووطن من زجاج(، وفضيلة الفاروق في )تاء الخجل(.

 وعلى الرغم من أن بقية الأقطار المغاربية لم يمسها الإرهاب في مرحلة التسعينيات، إلا أن الرواية فيها ظلت تقارب  
موضوعات الواقع  من خلال تقنيات سردية جديدة كالمزج بين الأسطوري والواقعي كما في خماسية الليبي ابراهيم 

(، أو التجريب وتوظيف التراث مثلما هو الحال في الروايات التونسية )الدراويش 1991،المجوس1990الكوني)التبر
،( لابراهيم الدرغوثي و)رأس الدرب 1996ف الليل ، شبابيك منتص1994، القيامة الآن 1992يعودون إلى المنفى

، الكرسي الهزار لآمال مختار( و)ليلة الغياب 1993( لرضوان الكوني و )على خرب الحياة 1998، صهيل الزمان 1994
 ( لمسعودة بوبكر.1999، طرشقانة 1997

 ش و)لعبة النسيان( لمحمد برادة.والأمر نفسه بالنسبة للرواية المغربية ممثلة في )جرحى الحياة( لبنسالم حمي  

ولم تظهر الرواية الموريتانية إلا مع مطلع الثمانينيات فقد انشغلت بقضايا الهوية وتصوير الصراع مع المستعمر  والصراع   
 (.1984، القبر المجهول 1981الإيديولوجي بعد الاستقلال مثل روايتي أحمد ولد عبد القادر )الأسُاء المتغيرة

لفية تنوعت موضوعات الرواية المغاربية ومزجت بين التاريخي والسياسي وأعادت طرح أسئلة حول العنف وحول بعد الأ  
الكتابة والعلاقة بالآخر. فالروايات الجزائرية مثلا راحت تتناول موضوعات انهيار المجتمع وحضور الفتنة، ونقد السياسي 

 ذي غسل الماء( لعز الدين جلاوجي و)الكافية والوشام( لمحمد مفلاح.وعدم الكفاءة والتطرف مثل )راس المحنة، الرماد ال

ويمكن الإشارة إلى روايات ما بعد الربيع العربي وخاصة روايات محمد الأصفر التي صورت تمزقات الإنسان الليبي،   
 ورصدت موضوعة الهجرة بعد الحرب مثل )جمايكا، تمر وقعمول(.

ربية ذات قواسم مشتركة ارتبطت بالتحولات الاجتماعية والسياسية التي شهدتها المنطقة وعلى العموم فإن الرواية المغا  
 المغاربية.



 

54 

                                                                                                                                                                                                         

 للتوسع أكثر يمكن العودة إلى: ملاحظة: 
 _ المتون الروائية الواردة في المحاضرة.

 _ عبد الحميد عقار: الرواية المغاربية تحولات اللغة والخطاب,
 ائرية المعاصرة._ عبد الملك مرتاض: القصة الجز 

 _أحمد المديني: الكتابة السردية في الأدب المغربي )التكوين والرؤية(.
 _ ابراهيم عباس: الرواية المغاربية الجدلية التاريخية والواقع المعيش: دراسة في بنية المضمون.

 _ حميد الحمداني: الرواية المغربية ورؤية الواقع.
 ة المغاربية السياسية والاجتماعيةقضايا الرواي المحاضرة الثالثة عشرة

 تقديم:
هذه المحاضرة ترتبط ارتباطا وثيقا بالمحاضرة السابقة، بل إنها الوجه الآخر لها، فالأولى تناولت أثر التحولات 

الاجتماعية والسياسية في الرواية المغاربية، وهذه تقارب القضايا الاجتماعية والسياسية، لذلك فالأمر يكاد يكون 
 نفسه.

 قضايا الرواية المغاربية في مرحلة التأسيس: المحاضرة الثالثة عشر_
في العناية بالمضامين الاجتماعية والسياسية، ذلك أن  -منذ نشأتها -يمكن القول إن الرواية المغاربية قد اخررطت  

رسالة التحرر والالتزام بها، الروائي الماربي كان لصيقا بالواقع المعيش، وبقضايا وطنه وهموم شعبه، يتعلق الأمر بحمل 
وبسؤال الهوية وكل ما ارتبط بالشخصية الوطنية، حيث يمثل ذلك شكلا من أشكال المقاومة والدفاع عن الأوطان، 

وهو أحد أشكال الوعي بأهمية الكتابة الروائية وحضورها، إلى جانب أشكال أخرى في عملية المقاومة متكاتفة مع 
ين، وما صاحب ذلك من حركات سياسية وفكرية غايتها التحرر من الاستعمار بكل جهود الإصلاحيين والتنويري

 أشكاله,
وقد انطوت جلّ النصوص الروائية المغاربية، سواء تلك المكتوبة باللغة الفرنسية _ وهي الأسبق وجودا_ أو تلك   

 وعي الوطني.المكتوبة باللغة العربية على جميع قيم التحرر، وتصوير الواقع المرير، وبث ال
، الحريق 1952( لكاتب ياسين و ثلاثية محمد ديب)الدار الكبيرة 1956ويمكن التأسيس لهذه المرحلة برواية )ندمة  

(، فهي ليست روايات اجتماعية تفضح السلوك العنصري الاستعماري، ونما هي روايات 1957، النول 1954
 تنبئية تستشرف المستقبل وتبشر ببزوغ فجر الحرية.



 

55 

                                                                                                                                                                                                         

، رصيف الأزهار لا يجيب 1960، التلميذ والدرس 1959اف إليها أعمال ملك حداد ) سأهبك غزالة يض
(. وهي كما نرى 1956، الماعز 1954(. وفي المغرب تجلت روايات إدريس الشراييبي )الماضي البسيط 1961

زام مؤلفيها اخرراطا كليا في روايات مقاومة تضع الهم الوطني في صدارة انشغالها، بل تتعدى ذلك لى الكشف عن الت
القضايا الوطنية. ويمكننا في هذا المقام الاستناد لى مقولة كاتب ياسين الشهيرة : " إنني أستعمل اللغة الفرنسية لكي 

أقول للفرنسيين إنني لست فرنسيا"، فضلا عن روايات عبد الكريم غلاب ومحمد العروسي المطوي التي تحدثتا عنها في 
سابقة. وعلى العموم فإن روايات ما قبل الاستقلال سواء كتبت باللغة الفرنسية أو العربية ذات وحدة المحاضرات ال

موضوعية،  تمثلت في الرسالة التي حملتها وهي مقاومة المستعمر والانشغال بالهموم الوكنية ومعاناة الشعوب من الفقر 
 والظلم والحرمان.

  لعربي مع النقد الغربي:المحاضرة  الرابعة عشرة: تقاطع النقد ا
 

وليس من طبيعة هذا البحث ولا من دوافعه وأهدافه أن ينطلق من البنيوية التكوينية كمنهج نقدي معروف في الغرب بأسسه 
موريتانية تصنف في خانته، كما ليس الهدف أيضا الانطلاق من منهج نقدي « إكليشيهات»وأدواته وإجراءاته ليبحث عن 

  .حث عن سبيل لوضعه في خانة عالمية تمكن من الاعتراف به وتسويقهموريتاني بغرض الب
إن الغرض من هذه الدراسة هو محاولة لحظ ودراسة طبيعة هذا المنهج النقدي في موريتانيا وتصنيفه على نحو يتطلع إلى قدر 

كما النقد في الإطار العربي   –وريتاني من الموضوعية، ودرجة مقبولة من الدقة في رصد وتحليل المنهج. وحيث إن النقد العربي الم
المناهج النقدية الغربية وطرائقها في التحليل « تقنيات » استثمر على نحو واسع ويكاد يكون مقتصرا على ذلك –الأعم 

 والتصنيف والتركيب، والحكم أحيانا، فإنه يصبح مشروعا وطبيعيا دراسة المنهج النقدي الموريتاني انطلاقا من خصوصيته وفي
تعالقاته مع مرجعياته الفكرية النظرية والإجرائية في السياق العربي والغربي لنعرف كيف استطاع الناقد الموريتاني أن يبني منهجه 

وهو تساؤل سيؤدي بنا إلى إعادة طرحه بطريقة أخرى لأسباب تتعلق « المصدر»الخاص به، وحدود التزامه بالمنهج النقدي 
  والنقد الأدبي جزء منها وهي كيف استقبل النقاد الموريتانيون البنيوية التكوينية ؟ –ة إجمالا بالثقافة العربية المعاصر 

 لوسيان جولدمان ورؤيته العالم
يلعب العمل الأدبي في نظر لوسيان جولدمان وأضرابه من البنيويين التكوينيين دورا حيويا في تكوين الواقع وتشكيله عوض 

يمكن إدراك المفهوم الجولدماني عن البنية « المعرفة المحسوسة»و« المعرفة المجردة»من التمييز بين  عكسه بشكل سكوني، وانطلاقا
الدالة أي وحدة العمل ومعناه، وبالتالي طابعه الجمالي الخاص، وليس ذلك إلا لإيجاد علاقة مشتركة ليست بين مضمون 

ة التي تشكل الوعي الجمعي والبني الشكلية والجمالية التي تشكل الوعي الجمعي ومضمون العمل الأدبي، ولكن بين البنى الذهني
  .العمل الأدبي

النص الأدبي دراسة تكشف الدرجة التي يجسد بها النص بنية الفكر أو رؤية العالم عند « بنية»وهكذا اهتم جولدمان بدراسة 



 

56 

                                                                                                                                                                                                         

لنص اقترابا دقيقا من التعبير الكامل المتجانس طبقة أو مجموعة اجتماعية ينتمي إليها الكاتب وعلى أساس أنه كلما اقترب ا
  .عن رؤية العالم عند طبقة اجتماعية كان أعظم تلاحما في صفاته الفنية

إن » والرؤية للعالم أشد حضورا في الأعمال الأدبية والفلسفية العظيمة أي تلك التي تتميز بقيمة جمالية أو فكرية أو بهما معا 
لفلسفية أو الأدبية أو الفنية العظمى صادرة عن كون هاته الأعمال تعبر في مستوى يتمتع بانسجام  البنية الداخلية للأعمال ا

كبير عن مواقف كلية يتخذها الإنسان أمام المشاكل الأساسية التي تطرحها العلاقات فيما بين البشر، والعلاقة بين هؤلاء 
  .«وبين الطبيعة

 Le dieu )«الإله المختفي» في كتابه « راسين»ومسرحيات « باسكال» لأفكار« جولدمان»والدراسة التي قام بها 
caché) الرؤية  » تؤكد الفكرة السابقة فقيمة أعمالهما الفكرية والجمالية ليست في حاجة إلى تأكيد ولا ينفي جولدمان

ا يعبر في كتاباته عن رؤية معينة عن الأعمال الأدبية والفلسفية غير العظيمة، بل إنه يرى أن كل أديب أو فيلسوف إنم» للعالم 
  .للعالم بغض النظر عن قيمتها

إن الرؤية للعالم هي بالتحديد هذا المجموع من الطموحات، من المشاعر والأفكار التي تضم » ويوضح جولدمان رؤيته أكثر 
لدى أعضاء مجموعة أعضاء مجموعة أخرى، إنها بلا شك ليست خطاطة تعميمية للمؤرخ ولكنها تعميمية لتيار حقيقي 

  .«يحققون جميعا هذا الوعي الطبقي بطريقة واعية ومنسجمة إلى حد ما
ولا شك أن جولدمان هنا قد حدد ما يريده بدقة في منهجه ولكن التساؤل سيبقى مشروعا حول ما إذا كانت البنيوية 

لترقيع » نها كانت محاولة خلاقة ، أم أ«المغلق»التحليل اللغوي « شرنقة»التكوينية جسدت مسعى جادا للخروج من 
  .الماركسية

وقد شرعت الساحة النقدية العربية في التعرف على البنيوية الغربية خاصة في شقها التكويني وغيرها من الاتجاهات النصية منذ 
  .أواخر الستينات وإن كان البعض يعود بذلك إلى أكثر من عقد من الزمن قبل ذلك

جدلية الخفاء والتجلي، دراسات »ثم كتابه « جدلية الإيقاع في الشعر العربي»بوديب أطروحته نشر كمال أ 1974ففي سنة 
  .مواصلا أعماله في هذا السياق خلال العقود التالية 1979بنيوية في الشعر 

  :البنيوية التكوينية في الوطن العربي
وربما كانت أكثر تماسكا في وفائها لمنطلقاتها الفلسفية  وقد تنوعت وتشعبت التجارب البنيوية التكوينية في المنطقة العربية،

  .كما يسميها البعض في البلاد العربية» اللغوية أو الشكلية » والمنهجية من التيارات البنيوية 
على تطبيق مفهوم الرؤية للعالم كما حدده جولدمان  1985« الرؤية البيانية عند الجاحظ»وقد عملت دراسة إدريس ابلمليح 

  .لى التراث النقديع
نفسه عن طبيعة منهجه البنيوي التكويني وتطبيقه على أعمال الجاحظ خاصة مفهوم رؤية العالم « إدريس ابلمليح»ويتحدث 

هذا الاستخدام الذي ساعدني على تمثل فلسفة بيانية كانت قاعدة لتصور العالم من طرف الجاحظ تصورا »باعتبارها بنية دالة 
ضوئه مجمل ما ألف من كتب ورسائل، أو على الأقل أهم ما تضمنته البنية في ضوء فلسفة المعتزلة، أي يمكن أن نفهم في 

  .بدمجها في بنية أشمل وأوسع هي الاتجاه العقائدي العام الذي آمن به الجاحظ وشكل حجر الزواية في فكرة وإبداعه



 

57 

                                                                                                                                                                                                         

نهج النقدي عند يمنى العيد حيث حاولت أن تكتشف ( محطة رئيسة في تطور الم1983« )في معرفة النص»وقد كان كتاب 
الدلالة » البنيوية التكوينية خارجة من عباءتها الماركسية الصرفة التي ظهرت من خلال معظم أعمالها السابقة خاصة 

مقاربة -ظاهرة الشعر المعاصر في المغرب »فتعد دراسته « محمد بنيس»أما  .«الاجتماعية لحركة الأدب الرومنطيقي في لبنان
هذا المنهج في « استزراع»وعمله الكبير الشعر العربي الحديث بنياته وإبدالاتها من أبرز الأعمال التي تطمح إلى « بنيوية تكوينية

على منهج القراءة، حيث أن كل قراءة علمية بنيوية تكوينية للنص الأدبي »الممارسة النقدية العربية إذ أنه يقدم جوابا مركزيا 
م من داخل المجتمع، ما دام الفكر والإبداع جزءا من الحياة الاجتماعية، وما دامت للنص الأدبي وظيفة محددة يجب أن تت

تاريخيا، إذ هو جواب فرد ينتمي بالضرورة لفئة اجتماعية محددة تاريخيا، يهدف إلى تغيير وضعيته في اتجاه يلبي طموحاته التي 
وإذا كنا قد قمنا خلال التمهيد السابق بمحاولة خجولة لإضاءة المسار  .ينتمي إليهاتلتقي مع طموحات الفئة الاجتماعية التي 

 البنيوي التكويني غربيا واستقباله عربيا فإن التساؤل يبدو ملحا حول طبيعة تلقي البنيوية التكوينية في النقد الموريتاني المعاصر
 المصادر و المراجع

 م2018، عمان،الأردن،1اربية المعاصرة، من المحيط إلى الخليج، طالبشير ضيف الله، أساليب الشعرية المغ-
 م2010، لبنان،  1آمنة بلعلا،تحليل الخطاب الصوفي في ضوء المناهج النّقدية المعاصرة، الدار العربية للعلوم ناشرون، ط-
 م.1992، الأردن،1ردنية، طعلي ملاحي، الجملة الشعرية في القصيدة، مفهومها و خصائصها، دراسة أسلوبية،الجامعة الأ-
، الدار البيضاء 1عبد الحميد عقار،الرواية المغاربية، تحولات اللغة والخطاب، شركة النشر و التوزيع، المدارس، ط-

 م.2000،المغرب،
، الجزائر، 1عبد القادر بن سالم، بنية الحكاية في النّص الروائي المغاربي الجديد، منشورات ضفاف و الاختلاف،ط-

 م.2013
 م.1992، دمشق، سوريا،1عبد القادر فيدوح، الاتجاه النّفسي في نقد الشعر العربي،اتحاد الكتاب العرب،ط-
 م 1977، تونس، 1عبد السلام المسدّي،الأسلوبية والأسلوب،الدار العربية للكتاب، ط-
 خ. ، تونس.دون تاري1محمد الخبو، مدخل إلى الشعر العربي الحديث، دار الجنوب للنشر، ط-
 م.1985، الدار البيضاء، المغرب، 2محمد بنيس، ظاهرة الشعر المعاصر في المغرب،المركز الثقافي العربي ، ط-
 م1994، القاهرة، 1محمد عبد المطلب، البلاغة والأسلوبية،الشركة المصرية العالمية للنشر، لونجمان، ط-
، الدار البيضاء، المغرب،  1، الحركة"، المركز الثقافي العربي، ط محمد مفتاح، مفاهيم موسعة لنظرية شعرية ، اللغة، الموسيقى-

 م. 2010
 ،1997:ماجدة حمود،علاقة النقد بالإبداع الأدبي،منشورات وزارة الثقافة،سوريا:دط،

أ ب بتول قاسم ناصر )د.ت(، محاضرات في النقد الأدبي )الطبعة د.ط(، العراق: مركز الشهيدين الصدرين للدراسات 
 وث، والبح

 (، السند البيداغوجي لمقياس: النقد العربي الحديث )الطبعة د.ط(، الجزائر: جامعة أبي بكر بلقايد، 2017أ ب حرة طيبي )  
 رجلأعاني يسرك وائزالجاة في يبرلعاة يروالت ااھتجاا



 

58 

                                                                                                                                                                                                         

 وبمسكجدات يحمر:ئزالجافي رة يلقصالقصة د انقت اھتجاا
 أحمد الشايب:أصول النقد الأدبي، 
 ورجبر يلخأم اة:ينسربة بالفولمكتاة يرئزالجاة يروالا
 رعقاد يلمجد اعبب:اطلخواللغة ت الواة تحيبرلمغااة يروالا
 دية"حمينيوة تكيويسة بندرالاجتماعي"اقع والاة يورؤة يبرلمغاة يروالا

 رلمعاصابي رلمغاد النقافي ت مصنفا
 مولاي على بوخام .مصطلحات النقد السيمائي  

 ،1994، 1بدايات في النقد الأدبي،دار الفكر العربي،بيروت،طهاشم صالح مناع:
 ، 2008جويلية10واسيني الأعرج: عقدة الترجمة، جريدة الخبر، الجزائر، الخميس

 :1991جانفي10-7واسيني الأعرج: إشكالية اللغات في الجزائر،أزمة الإقصائية، مجلة جسور، الجزائر،العدد 
 في المغرب العربي،  محمد مصايف: النقد الأدبي الحديث

محمد جبريل: الترجمة نظرة مستقبلية، من كتاب قضايا الترجمة وإشكالياتها،جابر عصفور،المجلس الأعلى للثقافة، القاهرة، 
 2000أكتوبر31-28مصر،

 ، -قضاياه واتجاهاته -عمار عموش: النقد الأدبي المعاصر في الجزائر 
 ، 1990لعربي المعاصر)مخطوط دكتوراه(، جامعة الجزائر، عمار عموش: إشكالية الواقعية في النقد ا 

 ، 1990عمار بن زايد، النقد الأدبي الجزائري الحديث، المؤسسة الوطنية للكتاب، الجزائر،  -
 ،1981، الشركة الوطنية للنشر والتوزيع، الجزائر،2عبد الله شريط: من واقع الثقافة الجزائرية، ط

 ،2004، 5م/الوسيط الذهبي"الترجمة الجميلة خيالة"، مجلة الثقافة، الجزائر، العددحنفاوي بعلي: الكتاب المترج 
 ، 1،2003انعام بيوض: الترجمة الأدبية مشاكل وحلول، دار الفارابي، بيروت، لبنان، ط 

 ، 2007ائر،أحمد منوّر: الأدب الجزائري باللسان الفرنسي"نشأته وقضاياه"، ديوان المطبوعات الجامعية، بن عكنون، الجز 
 ينظر: سحنين علي: "السيميائيات السردية وخطاب التنظير قراءة في تجربة رشيد بن مالك، )مرجع سابق(، - 
ينظر: أحمد يوسف: الدلالات المفتوحة )مقاربة في فلسفة العلامة(، الدار العربية للعلوم ومنشورات الاختلاف والمركز  - 

 ، 2005ن 1، طالعربي الثقافي، لبنان المغرب الجزائر
 ، 2010وذناني بداود: خطاب التأسيس السيميائي في النقد الجزائري المعاصر، مجلة الأثر، جامعة  ورقلة،  - 
 مولاي بوخام : الدرس السيميائي المغاربي، ) مرجع سابق (،. - 
زائري المعاصر، تنسيق: جعفر مخلوف عامر، مميزات الممارسة النقدية في الجزائر، ضمن كتاب: أسئلة ورهانات الأدب الج - 

 ،2005يايوش، دار الأديب للنشر والتوزيع، وهران،
 2مخلوف عامر، مظاهر التجديد في القصة القصيرة بالجزائر، دار الأمل للطباعة والنشر والتوزيع، تيزي وزو ،الجزائر،ط - 
،2008 ، 



 

59 

                                                                                                                                                                                                         

 ،  1،2002الجزائريين، الجزائر، طمخلوف عامر، متابعات في الثقافة والأدب، منشورات اتحاد الكتاب  - 
، ديوان المطبوعات الجامعية، الجزائر، د.ط،  ليلاي أين لقصيدة تفكيكية سيميائية دارسة أ.ي مرتاض:  الملك عبد -

1992 ، 
 عبد الله الركيبي، تطور النثر الجزائري الحديث ،  - 
 .15، ص  1994، الجزائر  عبد الحميد بورايو ، منطق السرد ، ديوان المطبوعات الجامعية - 
 سحنين علي: "السيميائيات السردية وخطاب التنظير قراءة في تجربة رشيد بن مالك، )مرجع سابق(،  - 

 19991 2زهير احدادن : مدخل لعلوم الاعلام و التصال .... ديوان المصبوعات الجامعية الجزائر ط  -
 ، 2003لزمان ، دار الغرب، وهران، رشييد بن مالك : السيميائيات السردية، منشورات ا -

أحمد يوسف، السلالة الشعرية في الجزائر، علامات الخفوت وسيماء اليتم، مكتبة الرشاد للطباعة والنشر والتوزيع، سيدي  - 
 ،2004بلعباس الجزائر،

نشورات الاختلاف والمركز أحمد يوسف: السيميائيات الواصفة المنطق السيميائي وجبر العلامات، الدار العربية للعلوم وم - 
 ، 2005، 1الثقافي العربي، بيروت، الجزائر، بيروت، ط

 وقواعدها، )مرجع سابق(،  أصولها السيميائية وآخرون: أريفيه ميشال  - 
 )مرجع سابق(،  والتأويل، السيميائيات بنكراد: سعيد  - 
 رشيد بن مالك : قاموس مصطلحات التحليل السيميائي،  - 
 رجلأعانييسواة:يرئزالجاة يروالافي دي لنتقاااقعي او لزوع النا
 رجلأعانييسواة:يرئزالجاة يروالافي دي لنتقاااقعي والزوع النا
 فيمصاد بي:محمرلعرب المغافي ث يدلحابي دلأد النقا

 ة يلألسنالى إة ينوللانسن امر لمعاصري ائزالجد النقا 
 سييغلوف سوية يلألسنالى إة ينوللانسن امر لمعاصري ائزالجد النقا
 دوقلصد اعبز يزلعد اة:عبيجولويسوبةسرمقاث يدلحري ائزالجائي روالد النقا
 ويايحيد يشب رلكتاالى طوط إلمخن امر لمعاصابي رلمغد النقا

 ،دط،دت،ص:1977حسن جاد:دراسات في النقد الأدبي،
 للهد سعم لقاسو ابث أيدلحري ائزالجدب الأافي ت سادرا
 نةيقن بر ة:عميرئزالجالقصة افي ت سادرا

 سيد قطب:النقد الأدبي أصوله و مناهجه،دار الشروق،دط،.
 زاويلن ايةلميبرلمغااة يروالافي ف لمثقورة اص

 .09ص:1،1986عبد العزيز عتيق:تاريخ النقد الأدبي عند العرب،دار النهضة العربية للطباعة والنشر،بيروت،ط



 

60 

                                                                                                                                                                                                         

 ،1972، 2وت،طعبد العزيز عتيق:في النقد الأدبي، دار النهضة العربية،بير 
 فيمصاد محمث:يدلحري ائزالجابي دلأد النقافي ول فص

 نيدايلحم
 
 

 الفرست

                      03                                                                    مقدمة                                               
                  04                           دبي المغاربيممقاربة في المفاهيممدخل إلى النقد الأ المحاضرة الأولى:

 07                                                  المحاضرة الثانية  النقد العربي و النقد الغربي 
                09                                           محاضرة الثالثة: تقاطع النقد المغاربي مع النقد الغربي

         11                                                             رالمحاضرة الرابعة :النقد في الجزائ
      15                                                             المحاضرة الخامسة: النقد في تونس

     22.                                                          ة: النقد في المغربالمحاضرة السادس
           27ا                                                               المحاضرة السابعة: النقد في ليبي

   28                                                          المحاضرة الثامنة: النقد في موريتاني 
 29                                        المحاضرة التاسعة: تقاطع النقد المغاربي مع النقد العربي

     36                                                      تطور الرواية المغاربية المحاضرة العاشرة:
 40 المغاربي                              للغة والخطاب الروائي ا المحاضرة إحدى عشرة: :

        50     ثانية عشرة: أثر التحولات الاجتماعية والسياسية في رواية الثمانينيات وما بعدهاالالمحاضرة 
 54ثالثة عشرة: المحاضرة الثالثة عشرة قضايا الرواية المغاربية السياسية والاجتماعيالالمحاضرة 

   55طع النقد العربي مع النقد الغربيالمحاضرة الرابعة عشرة: : تقا
 م57المصادر و المراجع

 58الفهرس 
 


